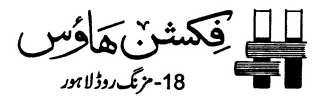
# تاریخ شخقیق کے نئے رجحانات

ڈاکٹرمبارک علی



ئون:7249218-7237430 E-mail:FictionHouse2004@hotmail.com

# جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب : تاريخ جميّ كي بير جانات

مصنف : ڈاکٹرمبارک علی

پېلشرز : قَكْشْنادُس

18-مرتك روذ، لا مور

غن:7249218-7237430

البتمام : ظهوراحدخال

کپوزنگ : فکشن کپوزنگ ایند گرافکس، لا بهور پرنظرز : حاجی حنیف پرنظرز، لا بهور

بپورو : عباس : عباس :

اشاعت : 2004ء

قيت : -/140روپي

# انتساب!

خورشیدقائم خانی کے نام

:

. • #

# فهرست

| ديباچه      |                             | 7   |
|-------------|-----------------------------|-----|
| -1          | ساجی مسادات اور درجه بندی   | 9   |
| -2          | الهندى تفكيل                | 20  |
| -3          | هندوستانی اسلام             | 32  |
| -4          | سلاطين دبلي                 | 37  |
| -5          | مغل بإدشاه اورسادات بإرهه   | 43  |
| -6          | ظعت                         | 51  |
| -7          | <u> </u>                    | 56  |
| -8          | ير يلوى                     | 63  |
| <b>-9</b> . | تبليغى جماعت                | 69  |
| -10         | علماءاورجديديت              | 78  |
| -11         | مشترک قدریں اوران کے دشمن   | 87  |
| -12         | تقتيم ہند بختلف نقطهائے نظر | 94  |
| -13         | تقتيم ہند                   | 102 |

|     | ہندوستانی مسلمانوں کاالمپیہ                | -14 |
|-----|--------------------------------------------|-----|
| 109 | همدوستان معمانون والهيه                    | -14 |
| 115 | بنگالی ریناسمال                            | -15 |
| 126 | بنگال میں کمیوتل ازم                       | -16 |
| 132 | بنگله دیش بیشنل ازم<br>بنگله دیش بیشنل ازم | -17 |
| 136 | زبان کاسیای استعال                         | -18 |
| 143 | تاریخ کی نصابی کتب                         | -19 |
| 147 | فراموش شدہ تاریخ کے اوراق                  | -20 |
| 159 | يور پي مرکزيت کا نقطه ونظر                 | -21 |
| 166 | يورپ کى ترتى كيول اور كىيے ہوئى ؟          | -22 |
| 178 | فرانسيى انقلاب                             | -23 |
| 187 | امپریل ازم کے بدلتے چرے                    | -24 |
| 195 | نمک کی تاریخ                               | -25 |

#### ويباچه

جیے جیے انسانی شعور میں اضافہ ہور ہاہے، ای طرح سے علم کا مجمیلا وُ ہو هتا چلا جار ہا ہے۔ علم کے اس مجمیلا وُ کے ساتھ، یہ آ مجمی آ رہی ہے کہ انسانی معاشرہ کس تدریجیدہ اور الجھا ہوا ہے، اس کے کس قدر پہلواور کو شے ایسے ہیں کہ جواب تک چھے ہوئے ہیں، اس لئے جب بھی ماہر ساجی علوم ان پہلووں کو دریافت کرتے ہیں، اور ان پر سے پر دہ اٹھاتے ہیں تو ایک ٹی دنیا سامنے آتی ہے۔ موجودہ کتاب میں، ایسے چندموضوعات ہیں کہ جن پر ہیں تو ایک نے نقطہ ونظر سے دو شی ڈالی ہے، یا ان کا انکشاف کیا ہے۔ کتابوں پر میتجر سے ماہی تاریخ میں شائع ہو چکے ہیں۔ اب آئیس کیجا کرکے کتابی شکل میں شائع کیا جارہاہے۔

ڈ اکٹر مبارک علی اگست2004ء لاہور

#### ساجی مساوات اور درجه بندی

معاشرے میں نجلے اور کم تر درجہ کے افراد کی زیدست خواہش ہوتی ہے کہ التی درجہ بندی جو لوگوں کو اعلیٰ و لونیٰ لور اشراف و اجلاف میں تقییم کر دیتی ہے۔ اس کا خاتمہ ہو اور مساوی طور پر ایک دو سرے سے رابطہ کر سکیں۔ آدی کی بات ہیں کہ جن میں فیر مراعاتی طبقوں نے مساوی حقوق کے میں ایسی بہت سے تحرکییں ہیں کہ جن میں فیر مراعاتی طبقوں نے مساوی حقوق کے بدوجہد کی موجودہ تاریخ میں اس کی دو مثالیں فرائیسی لور روی انقلاب ہیں۔ فرانس میں انقلاب کے بعد جو اہم کام کیا گیا وہ میں تھا کہ مراعاتی لور فیر مراعاتی طبقوں کی تقیم ختم ہو لور تمام لوگ بحیثیت شری کے مساوات کا درجہ حاصل کریں ، چنانچہ انقلاب کے دوران ہر فیض ایک دو سرے کو «شہری» حاصل کریں ، چنانچہ انقلاب کی دوران ہر فیض ایک دو سرے کو «شہری» حاصل کریں ، چنانچہ انقلاب کی دوران ہر فیض ایک دو سرے کو «شہری» کیا جائے لگا۔ مصر میں جو اسلای احیاء کی شظیم قائم ہوئی اس کا نام «اخوان کیا جائے لگا۔ مصر میں جو اسلای احیاء کی شظیم قائم ہوئی اس کا نام «اخوان السالون» تھا۔ برادر ، بھائی ' ساتھی ' مساوات کے اظہار کا ذرایعہ ہیں۔

تاریخ کے مطالعہ سے اندازہ ہو تا ہے کہ مختلف معاشروں میں ساتی مساوات اور درجہ بندی حالات و ماحول کے تحت بدلتی رہی ہے۔ ذات پات کی تفریق ، پیشوں اور کام کاج کے لحاظ سے بھی لوگوں کا ساجی مرتبہ تبدیل ہو تا رہا ہے۔ مراعات اور غیر مراعاتی طبقے بھی تبدیلی کے مراحل سے گزرتے رہے ہیں۔ اسلای

معاشرہ ساجی مساوات اور درجہ بندی کے کئی مراحل سے گزرا' اس کی تاریخ لوکس مارلو (Louise Marlou) نے اپنی کتاب thierarchy and egalitarianism مارلو (in Islamic Thought (1997)

اپنے تعارف میں وہ اس کی جانب اشارہ کرتا ہے کہ جن معاشروں میں مساوات کی روایت نہیں ہوتی ہے وہاں خاندانی شجرے اہم ہو جاتے ہیں۔ حسب و نسب کی اہمیت بروہ جاتی ہے۔ ان معاشروں میں ایک مراعاتی طبقہ پروا ہو جاتا ہے کہ جو ملاحیت کے بجائے خاندانی حقوق کی بنیاد پر راہنمائی اختیار کر لیتا ہے۔

عرب قبائل کہ جمل مساوات کی روایات تھیں' وہل قبیلہ کا سربراہ اور لیڈر اتھارٹی کے بجلئے لوگوں کو اپنے عمل اور کام سے متاثر کرتا تھا' اور ان کی مدد کر کے' لوگوں کے دلول میں عزت و احرّام پیدا کرتا تھا۔

آمے چل کر ماراو ان مراحل کا ذکر کرتا ہے کہ جن میں مساوات کا تصور است آہت ختم ہوتا چلا جاتا ہے اور اس کی جگہ درجہ بندی لے لیتی ہے۔ مساوات کا تصور پہلی اور دو سری صدی عیسوی تک قرآن شریف اور قبائلی دولیات کی دجہ سے قائم رہا لیکن آٹھویں اور نویں صدیوں میں جا کر یہ آہت آہت کرور ہوتے ہوتے ختم ہو گیا اور محض نہ ہی عقائد میں رہ گیا۔ اس کی مثل یہ ہے کہ نویں صدی میں اس حتم کے محلورے اور ضرب الامثال عام ہو پکی شمیں کہ جو طبقاتی درجہ بندی کا اظہار کرتی تھیں۔ اور یہ تصور متبول عام ہو گیا تھا کہ اگر انسان ایک دو سرے سے مختف ہو گاتو خوش طالی جانب جائے گا۔ اگر سب ایک جیے ہو گئے تو تبھی آ جائے گی۔ اس کے پس مظریں یہ نظریہ تھا کہ شرب اور نساد انسان کی فطرت میں ہے 'اگر سب انسان ایک ہو کر مل گئے تو نساد اور

جای آ جائے گی' اس لیے معاشرے میں طبقاتی اختلافات کا ہونا' معاشرے کی فلاح کے لیے ضروری ہے۔

انہیں خیالت کے متوازن یہ پینام بھی تھا کہ "تم سب آدم کی اوالد ہو" یہ رسول اللہ سے منسوب ہے کہ جو آپ نے ججۃ الوداع کے خطبہ میں فرمایا تھا۔ یہ بھی حدیث ہے کہ کمی کو کمی پر فوقیت نہیں سوائے تقویٰ کے ایمنی پرتی عمل میں ہے حسب و نسب میں نہیں۔ رسول اللہ کی احادیث میں قبائلی اور اتمنک ساتی مساوات کا ذکر بار بار ہے اور یہ کہ یہ فرد کی عزت "شرافت" اور ایمان میں ہے۔ آگرچہ ان خیالت کا اظہار تو کیا جاتا تھا گر عملی طور پر ساتی درجہ بندی کو بھی قبول کر لیا گیا تھا مثلاً شادی کے سلسلہ میں جو شرائط تھیں ان میں "کفو" لین ساتی لخط سے برابر اور ذہبی لحاظ سے ایک ہونا حسب و نسب وولت اور آزاد "جسمانی طور پر محت مند ہونا ضروری تھا۔

اسلامی معاشرے میں ساتی تعندات اس وقت ابھرنا شروع ہوئے 'جب شام و عراق اور ایران کی فتح کے بعد لوگ مسلمان ہونا شروع ہوئے 'یہ نومسلم "مولا" کملاتے تھے۔ ان میں اور عربوں میں ساتی طور پر فرق پیدا ہوا 'عرب خود کو ان کے مقالمہ میں برتر اور افغل سجھتے تھے ' اور انہیں مساوی مقام دینے پر تیار نہیں تھے۔ اس فرق کو لام ابو حنیفہ (وفات 767) نے اپنی اس دلیل سے واضح کیا ہے کہ "قریش عورت کی شادی قریثوں سے ہونی چاہیے ' اور عرب عورت کی عرب سے۔" مساوات کا اظہار خصوصیت سے معاشرے میں شادی بیاہ کے ذریعہ ہوتا ہے 'کو نکہ جو طبقہ خود کو اعلی سجمتا ہے ' وہ اپنے سے کم تر طبقہ میں شادی کرنا ب عرب کے نکر کردانتا ہے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں لام مالک کے اقوال بھی مشہور ہیں کہ اعلیٰ عرب کرتا ہے۔

خاندان کی عورت کو اپنے برابر کے مود سے شادی کرنی چاہیے۔ آگر شادی میں طبقاتی فرق ہو تو اس صورت میں ولی کو یہ حق ہے کہ وہ اسے منسوخ کر دے۔ جب اعلی اور کم ذات کی تعریف کی گئی تو کم ذات والوں میں عبثی' نومسلم' اور غریب موالی عورت کو شامل کیا گیا۔

طبقاتی فرق کا اظہار ان تحریوں سے بھی ہوتا ہے کہ جو گورنروں اور عکرانوں کی ہدایات کے لیے لکھی گئی تھیں۔ مثلاً ان کے دربار میں کس طبقہ کے افراد کو اولیت دبنی چاہیے۔ حضرت عمر نے جب بھرو کے گورنر ابو مویٰ کو ہدایت دی تو ان سے کما کہ اول حفاظ ودئم مثلی افراد کو اولیت دو اس کے بعد عام لوگوں کا نمبر آئے۔ زیاد کے زمانہ میں پہلے الل حسب و نسب والے کہ جن کا خاندان معروف و ممتاز تھا۔ اس کے بعد تعلیم یافتہ لوگوں کو دربار میں جگہ دی جاتی تھی۔

امیہ خلافت کے آتے آتے سلی فرق کا جواز ثابت کرنے کے لیے علماء اور مفکرین نے دلائل دینا شروع کر دیئے تھے۔ اور کما جانے لگا تھا کہ خدائے انسان کو مختلف جماعتوں میں پیدا کیا ہے لینی عبادت کرنے والے، تجارت کے پیشہ میں معروف اوگ، میلئ اور بماوری اور شجاعت کے اوصاف رکھنے والے۔ ان کے علاوہ جو لوگ ہیں وہ محض کوڑا کرکٹ اور پانی کی تمہ والی گند ہیں ان کے وجود سے نہ مرف یہ کہ اشیاء کی قیمیس پوھتی ہیں ، بلکہ یہ راستوں کو اپنے ارد و عام (آرای)

ایک دوسری جگه اس فرق کی وضاحت کرتے ہوئے کماگیا کہ خدا نے انسان کو مختلف درجوں میں تعتیم کیا ہے۔ عبادت گزار' حکراں' فقمی فقهاء' فوتی لور منرمند و دست کار۔ ان کے علاوہ بقیہ لوگ اینے وجود سے حالات کو بگاڑتے ہیں۔

نویں لور دسویں صدیوں میں جب بونانی کروں کے عربی میں ترجے ہوئے تو اس سے مسلمان حکماء و مفکرین ور حکموں طبعے متاثر ہوئے۔ یونانی افکار میں افلاطون کی اس سلی تختیم سے کہ جو اس نے اپنی کتاب "ربیبلک" میں کی ہے" اس كا اثر مسلمان معاشرہ ير مجى يوال اس تقتيم ميں لوليت فلى باوشاء كو ہے اس کے بعد فوجی وست کار' لور کسان آتے ہیں۔ فارالی نے افلاطون کے خیالات کو اس طرح بیان کیا ہے کہ معاشرہ طبقات کے بجائے مختلف اجزاء یا عنامر میں تقسیم ہو آ ہے ان سلی عناصر کے درمیان او فیج نیج ہوتی ہے۔ وہ معاشرے کو دو حصول من تقیم كرونا ب: خواص اور عوام- خواص علم ركت بي اس لي مرت سے ددچار ہوتے ہیں عوام چونکہ علم سے بے بمو ہوتے ہیں اس لیے کم درجہ کی مرت عاصل کرتے ہیں۔ عد عبایہ میں مفکرین کے ایک گروپ نے "افوان السفاء " ك عوان س مخلف عوانات ير رساكل كليع ان ين وه عام لوكول ين عورتول م بچول اور جلل و بے خراوگوں کو شال کرتے ہیں۔ جب کہ خواص میں اسكالرز علاء المتظمين بي- الذا بم دكمة بي كه بدلت موع مسلمان معاشر می طبقات کی ورجہ بندی میں مختلف رائمیں ہوتی گئی ہیں۔ مثلاً کچھ کے زویک ترتیب اس طرح سے ہے: حکماء الل ایمان الل تنلیم اور کمزور ذہن کے لوگ كچه ترتيب كواس طرح سے بدل ديتے ہيں: حكرال جوكه رعب و غمه انساف و امن کے زمہ دار ہیں۔

فرج یا افکر بطور محافظ کے رعایا بادشاہ اور فرج سے ڈر کر اطاعت کرتے والی۔ ساج میں نظم و منبط قائم رکھنے کے لیے اس پر زور دیا گیاکہ لوگ اپنے خاندانی پیشہ کو اختیار کیے رکھیں 'کونکہ اگر کوئی اپنا آبائی پیشہ چھوڑ آ ہے تو اس سے معاشرے ک ترتیب و تنظیم میں گڑیو ہو جاتی ہے۔ الذا معاشرہ میں ہم آبکی قائم رکھنے کے لیے اس پر زور ویا گیا کہ اپنے اپنے پیٹہ کو لوگوں کے فوائد کے لیے استعمال کیا جائے۔

یہ بوبانی روایات کہ جو شام اور معرکی فتح کے بعد باز نطبنی اثرات سے اسلامی معاشرے میں آئیں' انہیں عرب منگرین نے نظریاتی اور فکری طور پر تو قبول کیا' مگر انہیں عملی جائد نہیں پہنایا جاسکا۔ اس کی ایک وجہ تو یہ نقی کہ شای اور معرکے قبطی دیر سے مسلمان ہوئے اور اپنی روایات کو دیر سے روشاس کرایا' اس لیے ان کا اثر کم ہوا' حافظ نے اس خیال کو کہ بوبائی افکار کیوں اثر انداز نہیں ہوئے اس طرح سے بیان کیا ہے: "بوبائیوں کے بارے میں اس حقیقت کو سجو لینا جا ہیے کہ وہ اشیاء کے وجود پر غور و فکر کرتے تھے۔ وہ نہ تو تاجر تھے اور نہ جا ہیں انہوں نے زراعت' کاشتگاری' معاری کے پیٹوں کو انقیار دست کار' اور نہ بی انہوں نے زراعت' کاشتگاری' معاری کے پیٹوں کو انقیار کیا۔ نہ بی انہیں اشیاء کی ذخیرہ انھوذی اور عملی کام کرنے میں دلیجی تھی۔ ان کے دہ سوچے کے عکرانوں نے انہیں ان تمام پیٹوں سے آزاد کر دیا تھا۔ اس لیے وہ سوچے والے شعن' کام کرنے والے انہیں۔ "

اس کے بر عکس ایران کی تہذیب اور نقافت کا اسلامی معاشرہ پر گرا اثر ہوا۔
ایرانی نہ صرف یہ کہ کم وقت میں مسلمان ہو گئے، بلکہ انہوں نے اپنی دوایات و
اقدار اور فکر کو اسلامی کلچرکا آیک حصہ بنا کر اسے تبدیل کر دیا "کتاب الآج" کے
مصنف نے لکھا ہے کہ ایرانی بادشاہوں سے ہم نے حکرانی کے اصول و ضوابط
سیسے، امراء اور عوام کے درمیان فرق سیکھا کوریہ سیکھا کہ اس فرق کو کس طرح
اور کیوں کر قائم رکھا جائے۔

ذردشت نے ایران کے معاشرے کو چار طبقوں میں تقسیم کیا تھا۔ نہ ہی راہنما ، جنگ جو کسان اور دست کار۔ اس ملال میں دقت کے ساتھ تبدیلی ہوتی ربی۔ ایرانی بودوکرلی نے جو ملال تھکیل دیا اس میں نہ ہی علاء ، فرجی ، بودوکرلی ، دست کار ، لور کسان ترتیب وار تھے۔ اس ملال میں تاجروں کو کوئی مقام نہیں دیا گیا تھا ، بلکہ ان کے سلمہ میں دویہ تقارت آمیزرہا۔ اس بات پر ذور دیا گیا کہ ہر طبقہ کے افراد کو ایٹ پیشہ لور فائدانی دوایات میں رہنا چاہیے۔ اگر وہ ایٹ عزائم لور فواہشلت کی دجہ سے نیچ سے لوپر جانے کی کوشش کرے گا تو اس سے معاشرے کی ہم آبھی درہم برہم ہو جائے گی۔

جب عراق 'ار ان کی فوصات کے بعد ار ان ادب کے تراجم ہوئے تو اس کی وجہ سے مسلمان اسکالرز کی تحریروں میں ار انی ساج کا یہ ماؤل آگیا۔ ار انی ساج کی یہ طبقہ واریت صرف فکر اور تحریر میں نہیں ری بلکہ اسے عملی طور پر بھی اختیار كيا كيا- اس تقتيم كاجواز اران كى قديم ماريخ سے طاش كيا كيا، مثلا ارانى ريو ملا میں جشید باوشاہ کا ذکر کہ جس نے معاشرہ کو فوجیوں علاء ' بورو کریکی اور دست کارول اور کسانوں میں تعتیم کر دیا تھا۔ اردشیر اور انوشیروال کے ولا کل دیئے مجئے کہ جو طبقاتی تقتیم کو معاشرے کی ہم آہنگی کے لیے ضروری سمجھتے تھے۔ اس سلسلہ میں انو شروال اور موجی کا قصہ بیان کیا گیا ہے کہ اسے ایرانیوں سے جنگ كے ليے خطير رقم چاہيے تحى- ايك ملدار موجى نے اسے يه رقم اس اميد ير دى كه اس كے بينے كو حكومت كے اعلى عمدے ير فائز كر ديا جائے گا، انو شيروال كو جب اس کی ذات اور پیشہ کا پت چلا تو اس نے وہ رقم واپس کر دی اور کما کہ ایک موجی کے لڑکے کا بیہ حق نہیں کہ وہ اس عمدے پر فائز ہو جو اعلیٰ طبقہ کے لوگوں کے لیے ہے۔ اسے اپنے پیشہ کو اختیار کرنا چاہیے۔ اس واقعہ پر ایک عرب شاعر الشعلی نے یہ اشعار کے

انوشیروال کس قدر قلل اور بھرن فض تھا اسے کم ذات اور کینے اوگوں کے بارے میں کس قدر معلومات تھیں اس لیے اس نے ممافعت کر دی کہ یہ لوگ قلم کو ہاتھ نہ لگائیں اور بول وہ اس قلل نہ ہول کہ اشراف کے الرکول کی بے عربی۔

آٹھویں صدی ہے لے کر تیرہویں صدی تک ارانی کلچر کے اثرات ارتقاء پزیر ہو کر اسلامی معاشرہ میں پختہ ہو گئے عمد عباسہ میں کہ جب ایرانی بیود کر کی کا غلبہ تھا' انہوں نے عباس ظفاء کو ساسانی باؤل پر باافتیار حکراں بنا کر سیاس و نہیں افتیارات اس کی ذات میں شامل کر دیئے' اس باؤل میں ایران کے قدیم خاندانی امراء کو یہ موقع مل گیا کہ انہوں نے اپنے مرتبہ لور مراعات کو ایک بار پھر قائم کر دیا' چنانچہ بیودو کر کسی پر ایرانیوں کا کشول تھا' جب کہ فوج لور علاء کے گروہوں میں عرب تھے۔ ایرانیوں کے ساتی باؤل میں عوام کو کوئی عزت و وقاد شمیں تھا۔ ظیفہ مامون نے ان کے بارے میں کما تھا کہ "بازار لور منڈی میں کاروبار کرنے والے نچی ذات کے ہیں' تاجر لالچی لور منافع خور ہیں۔" چو تکہ دربار کراری والے نچی ذات کے ہیں' تاجر لالچی لور منافع خور ہیں۔" چو تکہ دربار میں ایرانیوں کا اقتدار تھا' اس لیے بیودو کرلی کو سلح میں فوقیت دی گئی۔

ار انی کلچر کے زیر اثر "اخلاق اوب" کی صنف میں کانی تعداد میں کتابیں لکمی عمینی ان میں جن پہلوؤں پر زور دیا گیا وہ یہ تھا کہ کمی فرد کے کردار کو دیکھنے کے لیے سب سے پہلے اس کے خاندان اور خاندانی شرافت کو دیکھنا چاہیے۔ اخلاق

کے ادب میں کسانوں کی اہمیت پر زور دیا گیا ہے ، حکمرانوں کو ہدایت دی می ہے کہ ان کی حفاظت کرے کو کھانوں کو ان کی حفاظت کرے کہ حکمرانوں کو منبیہہ کی می ہے کہ وہ انصاف سے کام لیس کیونکہ ایک دن انہیں خدا کے سامنے جوابرہ ہونا ہے۔

مفکرین علاء اور امراء نے جو وصیتیں چھوڑی ہیں۔ ان سے بھی ساتی روایوں
کا اندازہ ہو تا ہے۔ ان وصیتوں میں خصوصیت سے پرہیز گاری تقویٰ اور انصاف
کی اہمیت بیان کی مٹی ہے علم کے حصول عربوں پر رحم 'اور کروروں کی حفاظت
کے لیے کما گیا ہے۔ ان ہدایات کے پس منظر میں یہ وصیتیں ساج کی درجہ بندی کو اسلیم کرتی ہیں۔

علاء نے ساج کی اس درجہ بندی اور طبقاتی تقسیم کو ندہی دلاکل کے ذریعہ صبح ثابت کیا۔ ان دلاکل کے ذریعہ یہ بات کی گئی کہ معاشرے کو ہر پیشہ اور ہنر کے لوگوں کی ضرورت ہوتی ہے' اس لیے ساجی درجہ بندی اور فرق ضروری ہو جاتا ہے۔ پیغبروں اور حکمرانوں کا یہ فرض رہا ہے کہ انہوں نے معاشرے کی ترتیب و تنظیم کو برقرار رکھا ہے۔ یہ فداکی مرضی ہے کہ جے وہ چاہے عزت دے' اور جے چاہے ذلیل کرے۔ فدائے ہر فرد کو ایک فاص کام اور پیشہ کے لیے پیداکیا ہے' اگر یہ تخصیص نہیں ہوتی تو ہر ہخض ایک بی پیشہ کو افتیار کر لتیا' لیعنی اس پیشہ کو جو سب سے عمرہ ہوتا۔ ان کے ہاں اس سوال کا جواب نہین کہ اگر ہر پیشہ معاشرے کے لیے ضروری ہے تو پھر کیوں کوئی پیشہ برتر ہے اور کوئی کم ظافت ور باعزت ہوتے ہیں؟

ناصرالدین طوی نے "اخلاق ناصری" میں ساجی درجہ بندی کے بارے میں کھا ہے کہ

ایک حکرال کے لیے ضروری ہے کہ انعاف کے تقاضول کو پورا کرتے ہوئے انسانوں میں جو مختلف امناف ہیں انہیں برقرار رکھے جس طرح سے کہ چار عناصر کائنت میں توازن قائم رکھتے ہیں' ای طرح سے چار طبقے معاشروں میں ہم آہنگی برقرار رکھتے ہیں۔

ان میں سب سے اول اہل قلم کی ہے ، یہ ارباب علوم و معارف بین ان می مضف دبیر و سیرٹری محتب اکاؤنشنٹ کیم مندس بیت دال اور شاعر شامل ہیں۔ ان کے وجود سے اس دنیا کا استحکام ہے۔ فطرت سے جار عناصر میں ان کی مثل پانی کی ہے۔ دو سری قتم میں اہل سیف آتے ہیں' ان میں فری جنگ جو' رضاکار' سرمدی گاروز' صاحب طاقت و ہمت' ملک و ریاست کے محافظ ہیں' ان کو آگ سے تثبیہ دی جا سمتی ہے۔ تیسری تشم میں کاروباری تاجر وكاندار ورمند و دست كار ان كو جواسے تنبيه دى جا سکتی ہے۔ چوتھی قتم میں کسان' کاشتکار' بل چلانے اور ج بونے والے آتے ہیں' یہ معاشرے کے لیے غذا مها کرتے ہں ان کے بغیر کسی فرد کا زندہ رہنا محال ہو تا ہے۔ ان کو مٹی سے تثبیہ دی جاسکتی ہے۔ ار انی ساتی ماؤل میں عام لوگوں کے بارے میں حقارت ہے۔ یہ عزت و
احرام کے قابل نہیں سمجھے جاتے ہیں اور اخلاقی طور پر انہیں کمو کملا تصور کیا جاتا احرام لوگوں میں قصائی کباڑی مچھیرے بولاہ اور مویشیوں کے بیوپاری مثال ہوتے تھے۔ ان کو خداکی کم ترین مخلوقات میں شار کیا جاتا تھا۔ حنی مسلک میں جولاہوں اور قصائیوں کے خاندان میں شادی کم تری کی علامت ہے۔ قانون مسلوت میں بھی ان کو شامل نہیں کیا گیا ہے۔ ان کے علاوہ دو سرے مختف پیشول کے بارے میں رویئے بدلتے میں اس کا دار و مدار ان پیشوں کی افادت اور کے بارے میں رویئے بدلتے میں اس کا دار و مدار ان پیشوں کی افادت اور ضرورت سے ہوتا تھا۔ جولاہے بھی کم تر ہو جاتے تھے اور بھی معاشرے کی ضرورت کا اہم طبقہ بن جاتے تھے۔

یہ ار انی ساجی ماڈل تھا کہ جو ہندوستان میں سلاطین اور مغل اپنے ساتھ لائے اور ہندوستان میں اسلامی معاشرے کی ساجی تشکیل میں اس کا بردا اثر رہا۔



## الهندكي تشكيل

تہذیبیں تنائی میں نہ تو پیدا ہوتی ہیں' نہ ترقی کرتی ہیں۔ تہذیب کی پیدائش' کھیلاؤ' اور آگے کی جانب برھنے کے عمل میں اندرونی تخلیقی قوتیں بھی ہوتی ہیں' اور این کا ردعمل بھی' یہ عوال میں اور این کا ردعمل بھی' یہ عوال مل کر کسی تہذیب کو متحرک رکھتے ہیں۔ اس لیے آگر تاریخ کو مجموعی طور پر دیکھا جائے کہ اس نے کسی خطہ یا علاقہ کی تشکیل میں کیا کردار اوا کیا ہے تو اس کے اردگرد ہونے والے واقعات اور تبدیلیوں کو بھی دیکھنا ہوگا اور ساتھ ہی میں یہ جوریہ کرنا ہوگا کہ اندرونی قوتیں اس کی تقییر میں کیا کام کر رہی تھیں۔

آندرے وتک (Andre Wink) جو کہ وسکانسن (Wisconsin) یو نیورشی اندرے و تک (Andre Wink) جو کہ وسکانسن (Wisconsin) یو نیورشی میں تاریخ کے پروفیسر ہیں' انہوں نے ''الهند اور اندو – اسلامک دنیا کی تشکیل'' (Al-Hind: The Making of the Indo-Islamic World- 1990-1996) کے موضوع پر وہ جلدوں میں ایک کتاب لکھی ہے – اس میں انہوں نے ہندوستان میں مسلمانوں کی آمہ سے پہلے ان عوائل کا جائزہ لیا ہے کہ جنہوں نے اسلامی معاشرے کی تخلیق کی تھی – اس کے بعد انہوں نے ہندوستان پر اسلامی اثرات اور معاشرے کی تخلیق کی تھی – اس کے بعد انہوں نے ہندوستان پر اسلامی اثرات اور یہاں کے موجود ہندو کلچر' اور ان دونوں کے ملنے سے جو ایک تهذیب ابھری' اس کا تجزیہ کیا ہے – مجموعی طور پر دیکھا جائے تو یورپ' باز نظینے امپار' اور اسلام'

ان تیوں نے مل کر ایک دو سرے کو متاثر کیا ہے۔ آگر ایک جانب ان تمذیوں کے در میان کش کمش و تصاوم ہے، تو دو سری طرف ایک دو سرے کے اثرات بھی قبول کے گئے ہیں۔ مثلاً ان تمذیبوں کے طاب کا سب سے اہم علاقہ بحر روم تھا، جمل یورٹی اور اسلامی تاجر، تجارت کے ذریعہ ایک دو سرے کے قریب آئے۔ تجارت کے ذریعہ می عربوں نے بحر ہند پر اپنا تسلط جملیا، اور پھر المند کو یورپ سے تجارت کے ذریعہ می عربوں نے بحر ہند پر اپنا تسلط جملیا، اور پھر المند کو یورپ سے دوشناس کرایا۔

اسلای تمذیب کے ارتقاء اور ترقی میں صرف سیای فقوعات ہی اہم نہیں تھیں' بلکہ شہروں کے قیام اور ان کا شاہراہوں کے ذریعہ تعلق قائم کرنا' اور پھر معاشی و اقتصادی طور پر درہم و دینار کے ذریعہ اسلامی دنیا کے علاقوں کو متحد کرنا اہم قدم تھا' جس نے سیای تسلط کے علاقوں کو باہم ایک دو سرے سے ملیا۔ اسلام پر باز نطینی اور ایرانی دونوں تمذیبوں نے اثر ڈالے' گر ایرانی تمذیب کا اثر اس لیے زیادہ گرا ہوا چو تکہ یہ ساقویں صدی میں فتح ہو گیا تھا اور گیارہویں صدی تک یہ مسلمان ہو گیا تھا۔ اس لیے امیہ اور عبای دور حکومت میں ایرانی اثرات تک یہ مسلمان ہو گیا تھا۔ اس لیے امیہ اور عبای دور حکومت میں ایرانی اثرات کے تحت نے آباد شہروں میں مسلمانوں نے محلات' قلع' نصیلین' دروازے دربار' اور ایوانات تقیر کرائے۔ اسلامی معاشرہ پر ہندوستان اور یونان کے اثرات تو ہوئے' گریہ فلین کے اثرات تو ہوئے' گریہ فلین کے اثرات تو ہوئے' گریہ فلین میں رنگ گیا۔

افریقہ کی فتح کے متیجہ میں اسلامی معاشرے کو وہاں سے وو چیزیں ملیں : سونا اور غلام- خاص طور سے یہ غلام حبشہ یا ایتھوپیا سے لائے جاتے تھے- افریقہ کے ان لوگوں کو کپڑ کر مصراور حجاز میں لایا جاتا تھا' اور حج کے موقع پر ان کو خاص طور ے منڈیوں میں برائے فروخت پیش کیا جاتا تھا' جہاں ماتی گھروں کو واپس جاتے ہوئے ایک یا دو غلاموں کو گھریلو کام کاج کے لیے خرید لینے تھے۔ دو سرا علاقہ یہاں سے غلاموں کو پکڑ کر لایا جاتا تھا دہ زنجار تھا' یہ لوگ زنج کملاتے تھے اور انہیں عراق کی سیلائی زمینوں میں کاشت کے لیے رکھا جاتا تھا' یا کاتوں سے معدنیات نکالنے کے لیے ہندوستان میں یہ افریق غلام دکن اور بنگل میں زیادہ آئے' جبکہ شالی ہندوستان میں یہ افریق غلام دکن اور بنگل میں زیادہ آئے' جبکہ شالی ہندوستان میں کم۔

افریقہ سے عربوں کو جو سونا ملا' اس کے اثرات یورپ اور باز نطینی تجارت پر ہوئے' کیونکہ ساقیں صدی میں سونے کی کی وجہ سے یمال تجارت کا زوال ہو گیا تھا' گر جب عربوں کا ان سے رابطہ ہوا تو انہوں نے ایران سے ماصل شدہ چاندی' اور افریقہ کے سونے سے ملاکر جو کرنی تجارت میں استعال کی' اس نے یورپ اور باز نطینی امپائر میں سونے کی کی کو دور کر دیا' اس سے یورپ' ایشیا' اور افریقہ میں تجارتی روابط برھے۔

جہال اسلامی دنیا اور یورپ میں تجارتی تعلقات ہوئے اس کے ساتھ ان میں جنگوں کا سلسلہ بھی ہوا۔ صلیبی جنگیں کہ جو 1061 میں شروع ہوئیں انہوں نے اسلامی دنیا اور اسلام کے بارے میں یورپ میں سنفی تاثرات کو پیدا کیا مسلمان جنسی طور پر بھوک پر تشدد اور بائبل کو مسخ کرنے والے مشہور ہوئے۔ لیکن جمل صلیبی جنگوں نے دشنی اور فرجی نفرتوں کو پیدا کیا اس نے یورپ کو مسلمانوں کے کلچر سے متعارف کرایا اور عربی تہذیب کے اثرات عیسائی دنیا پر ہوئے۔

اسلامی تهذیب کی تفکیل میں وسط ایشیا کا بھی محمرا اثر ہوا۔ اسلامی فتوحات

ے پہلے یہاں چین کے اثرات تھے 'بدھ مت کی تبلیغ کے وسط ایشیا پر فدہی طور پر گرے اثرات مرتب کیے۔ وسط ایشیا کی فقوطت کے نتیجہ میں اسلامی معاشرے میں ترک غلاموں کا وافلہ ہوا' اس کے بعد سے ترک غلام ہر مسلمانوں محمراں خاندان کی سیاسی طاقت کا اہم ستون بن گئے۔

عربوں کے سیاس پھیلاؤ کے ساتھ ساتھ تجارت کا فروغ بھی اہم تھا اسیت اور معیشت دونوں مفادات برابر مل رہے تھے۔ مثلاً عربوں کو کیوں یہ ضرورت پیش آئی کہ وہ سندھ کو فتح کریں؟ اس کی وجہ یہ تھی کہ ازدی قبیلہ کے عرب تاجروں کے لیے محفوظ بحری راستہ کی ضرورت تھی۔ یہ تاجر سندھ کی فتح سے پہلے ہی فلیح فارس میں موجود تھے۔ سیاسی طور پر ان کو اس وقت اہمیت ملی کہ جب 637ء میں فارس اور محران کے علاقے فتح ہو گئے۔ یہ ایک تاجر قبیلہ تھا اور تجارت کی غرض فارس اور محران کے علاقے لئے ہو گئے۔ یہ ایک تاجر قبیلہ تھا اور تجارت کی غرض در دراز کے علاقوں میں سفر کرتا تھا۔ اس علاقہ میں اس کی ایمیت 1055ء تک رہی۔ اس کے بعد بلوچیوں اور سلجوتیوں کی آمہ کے بعد اس کا زوال ہوا۔

عبای عمد میں وجلہ اور فرات' بحری راستوں کو سمندر سے ملائی تھیں' اور یہ سمندری راست بحر ہند سے روابط کا باعث تھے۔ عباسیوں کے عمد میں تجارت کے اہم مراکز شام' معر' شالی افریقہ' حبثہ' آر مینیا' اصنمان اور فراسان تھ' لیکن جب فاطمی خلافت (1171-969) قائم ہوئی' تو تجارت کے یہ راستے بدل گئے۔ ان کے زمانے میں جدہ' عدن' ہندوستان' انڈو نیشیا' ملایا' اور چین کی جانب تجارت بوھی' اور تجارتی راستوں کے رخ بدل گئے۔ مزید تبدیلی اس وقت آئی کہ جب یورپ سے صلیبی جنگیں شروع ہوئیں' تو اطالوی تاجروں نے نئے تجارتی راست وریافت کے' اور جلد ہی بحروم پر ان کا قبضہ ہوگیا۔

ہندوستان سے عربوں کی دلچیں 8 سے 9 صدبوں میں شروع ہوئی' ان کی تجارتی دلچیں کی وجہ سے مسالے' کپڑا' اور غلام ہے۔ اس کے عوض ہندوستان میں سونا اور چاندی آئی۔ جو کہ حکرانوں کے خزانوں میں محفوظ ہو گئ' بعد میں وہیں سے ترک فاتحین نے اسے لوٹا۔ 8 سے 11 صدبوں تک تجارت خشکی کے راستوں سے ہوتی تھی۔ کران سے کلل' غزنہ۔ 10 صدی میں عرب اور ایرانی تاجروں نے بحرہند کے سمندری راستوں پر قبضہ کرلیا' ای صدی میں کو کئن میں آ بچے تھے۔ اگرچہ مجرات میں یہ 7 صدی میں آ بچے تھے۔ بخوبی ہندوستان میں عرب تاجر حضرموت' جنوبی عرب سے آئے۔ یہاں یہ نوائط' مولیہ اور الپ پائی کے ناموں سے بچپانے جاتے ہیں' اور شافعی مسلک کے مائے مولیہ اور الپ پائی کے ناموں سے بچپانے جاتے ہیں' اور شافعی مسلک کے مائے مولیہ اور الپ پائی کے ناموں سے بچپانے جاتے ہیں' اور شافعی مسلک کے مائے والے ہیں۔

مالابار کے عرب تاجروں میں متعہ کا رواج تھا۔ جن عورتوں سے متعہ کیا جاتا تھا' شاید ان کا تعلق مچل ذاتوں سے ہوتا ہو گا۔ ان سے پیدا ہونے والے بچ مال سے منسوب ہوتے تھے' اس وجہ سے انہیں موبلا' مابلا' کیا ممابلا کتے تھے۔ (مما: بوا' بلا: بچہ) تیرہویں صدی میں یہ بطور ایک برادری یا کمیوٹی کے ابھرے۔

بح ہند میں مسلمانوں کے تسلط کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ ہندوستان میں برہمنوں نے سمندر کے سفر پر پابندیاں لگا دی تھیں۔ اگرچہ قدیم ہندو قوانین کی کتابوں میں اس قتم کی پابندیوں کا ذکر نہیں۔ گر 8 صدی سے ناپاک کے ڈر سے خاص طور سے برہمنوں نے سمندر کا سفر کرنا بند کر دیا تھا۔ اس پابندی نے مسلمانوں ' یہودیوں اور پارسیوں کو مواقع دیئے کہ وہ سمندری تجارت کریں۔ جنوبی میں ہند میں لہوتری اور نائز برہمن زراعت میں تھے۔ انہیں تجارت سے دلچی نہیں ہند میں لہوتری اور نائز برہمن زراعت میں تھے۔ انہیں تجارت سے دلچی نہیں

آبل ہولئے والے مسلمانوں کو ووالپ پائی" (Ilippai) کہتے ہیں۔ آبال تاؤو میں عرب نسل کے لوگ شافعی مسلک کے مانے والے ہیں۔ اور اسلام کی خالفیت پر ایمان رکھنے والے ہیں۔ جو لوگ ہندوؤں سے مسلمان ہوئے ہیں وہ گاؤں میں رہتے ہیں اور حنفی مسلک کو مانے والے ہیں۔ عرب نسل اور مقای مسلمانوں کے درمیان ساجی فرق ہے اور اس وجہ سے آپس میں شادی بیاہ نہیں کرتے ہیں۔ ان عرب آجروں کی وجہ اسلام طایا میں پھیلا۔ جنوبی ہند میں مسلمانوں کی سرپرستی کرتے والے بہاں کے مقای حکمران تھے۔ جیسے موبلاؤں کی سرپرستی کالی کے مقای حکمران تھے۔ جیسے موبلاؤں کی سرپرستی کالی کے مقامی حکمران تھے۔ جیسے موبلاؤں کی سرپرستی کالی کے مقامی حکمران تھے۔ جیسے موبلاؤں کی سرپرستی کالی

ساقیں صدی سے اسلام کے عوج کے ساتھ' یبودیوں کو بھی آگے برھنے کے مواقع طے' انہوں نے تجارت' تعلیم اور تراجم میں بیش بما خدمات سر انجام دیں۔ عباسی عمد میں یبودی سرگرمیوں کا مرکز بغداد تھا' گرجب فاطمی دور حکومت میں مصر کی طرف تجارتی سرگرمیاں ہوئیں' تو یہ وہاں نتقل ہو گئے۔ جب بحر روم سے عربوں کا تسلط ختم ہوا' تو انہوں نے یورپ کا رخ کیا۔

ہندوستان میں بمودیوں کی دلچی اس وقت تک رہی کہ جب تک بغداد اور قاہرہ سیای طور پر مضبوط تھے' اور انہیں تجارتی سرگرمیوں کے سلسلہ میں ان کی سرپرستی حاصل تھی' لیکن جب بمودی یورپ چلے گئے' تو ان کا تعلق ہندوستان سے ختم ہوگیا۔

ہندوستان کی آبادی کا ایک اہم حصہ پارسیوں کا بھی ہے۔ ہندوستان سے ایران کا تعلق عمد قدیم سے رہا ہے۔ سنسکرت ادب میں ایرانیوں کو پاراس کر

(Parasikar) کما گیا ہے۔ سلسانیوں کے زمانہ میں شمل مغربی مرحدوں پر ان کا اثر قال استعال میں موجودگی کی افتال ہوں کے دور حکومت میں 12 ہزار پارسیوں کی ہندوستان میں موجودگی کی شمادت ملتی ہے۔ مجرات اور اس ساحلی علاقوں میں ان کے آنے کی وجہ تجارت مقی ۔ ان کے مجرات میں آنے کی وجہ یہ بھی تھی کہ جب خلیج فارس پر عربوں نے بھی ان کے مجرات میں آنے کی وجہ یہ بھی تھی کہ جب خلیج فارس پر عربوں نے بھنے کر لیا تو ان کے لیے یہ ایک متبادل تجارتی علاقہ تھا کہ جمال یہ آکر آباد ہوئے کی مربرستی کی۔

یہ مفروضہ کہ پاری ہندوستان میں عربوں کی فتح ایران کے بعد آئے 'فلط ہے۔ عربوں کی فتح ایران کا ایک اڑیہ ضرور ہوا کہ اس کی وجہ سے سامانی خاندان کی حکومت ختم ہوئی 'جب اس کا افتدار ختم ہوا 'قو ذرد شتی نمب ریاست کی مربرستی کے نہ ہونے سے کمزور ہوا تو اس کے مانے والوں کے لیے دو ہی راست سے نے یا تو نم بب تبدیل کر لیا جائے۔ یا ریاست کے افتدار سے دور بہاڑوں میں چلا جائے۔ جنہوں نے نم بہ بیس بدلا وہ دیلم کی بہاڑیوں میں چلے میے 'جمال سے جابی عمد کے آخر میں آل بویہ ابھرے اور انہوں نے ایرانی روایات کو دوبارہ سے زندہ کیا۔

ہندوستان میں زرتشت کے مانے والے مجرات اور کاٹھیاواڑ میں ہیں۔ فاری بولنے والے نسطوری عیمائی ملاہار میں ہیں۔

الهند کی تفکیل میں جمال عرب و ایران کا حصہ رہا' وہیں وسط ایشیائے اس کے بنانے اور تبدیل کرنے میں اہم کردار ادا کیا ہے' کیونکہ اس علاقہ کا عربوں کی تاریخ پر بھی ممرا اثر رہا ہے۔ خاص طور سے خراسان کا علاقہ (اس کے معنی ہیں مشرقی زمین) اس نے عبامی انقلاب میں مرکزم حصہ لے کر' عبامی خاندان کو

اقدار داایا اس کے اہم شر ہیں' نیشاپور' مو' ہرات اور بلخ۔ جب عبای خاندان دوال پذیر ہونا شروع ہوا تو وسط ایشیا ہیں سلانی اور طاہری حکمرال خاندان ابحرے۔
کیار ہویں صدی میں ترک غلامی کا ادارہ سیاسی طور پر اس قدر طاقت ور ہوا کہ اس کے ایران سے امراء اور حکمرانوں کا خاتمہ کر کے اپنی حکومتیں قائم کر لیں۔ غزنوی خاندان نے سلانیوں سے علیمہ ہو کر غزنہ میں حکومت قائم کر لی۔ اور ہندوستان کے مانیوں سے علیمہ طور پر زابل اور کائل ہندوستان کے علاقے تھے۔

کے ہمائیگی میں آ گئے۔ تاریخی طور پر زابل اور کائل ہندوستان کے علاقے تھے۔
اس وجہ سے غزنویوں کے قیام نے ہندوستانی حکمرانوں سے تصادم کی فضا کو پیدا

عربوں نے 712ء میں کران کو فتح کیا۔ چو تکہ یہ علاقہ بہاڑی ' بے آب و گیاہ' اور دشوار گزار تھا اس نے یہاں باغی اور منحرفین قبائل نے پناہ لی جیسے خارجی اور علافی' یا ازدی تاجر۔ جب خلیج پر سلجو تیوں نے قبضہ کر لیا تو پھر اس علاقے میں بلوچ آئے اور کران پر قابض ہو گئے۔

کران اور سندھ قدیم دور میں ہندوستان کا حصہ ہے۔ یہاں پر یونانی تبلط رہائوں کے بعد چندر گیت موریہ کا اقتدار رہا۔ اشوک کے زمانہ میں یہاں بدھ مت کھیلا۔ لیکن گیت دور میں ہندو مت کا غلبہ ہوا۔ سندھ میں بدھ مت 10 صدی تک رہا۔ عربوں کی فتح سے پہلے یہاں پر انتظامیہ پر برہمنوں کا کنٹرول تھا، گر بدھ مت اور ہندو مت دونوں ساتھ ساتھ چل رہے ہے۔ سندھ میں سی کا دواج نہیں تھا۔ ذات بات کے بجائے یہاں قبائلی شافت تھی۔ شالی ہندوستان کی طرح نہ یہاں مقدس دھاکہ کا دواج تھا، اور نہ گائے کی بوجا کی جاتی تھی، اور نہ باکی کے یہاں مقدس دھاکہ کا دواج تھا، اور نہ گائے کی بوجا کی جاتی تھی، اور نہ باکی کے عسل کرنے کا دواج تھا۔

سندھ کے ساج میں جو اہم طبقے تھے ان میں ذہبی رہنما' جنگ جو'کسان' دست کار' اور تاجر تھے یہ کمنا غلط ہے کہ بدھ مت کے مانے والوں نے عربوں کو حملہ کی دعوت دی۔ فتح کے بعد برہمنوں اور بدھ مت کے مانے والے دونوں نے عربوں سے معاہدے کیے۔

سندھ میں اسلام سے پہلے کے تاریخی آفار کم طے ہیں۔ داہر کے امراء میں جان اور راجوت شال سے دو سرے اہم قبائل میں سوڈھا جاریجہ اور مید سے۔ جانوں کو جنسیں عربی میں زط کما جاتا ہے عراق میں انسیں بطور غلام بھیجا گیا۔ سندھ میں یہ بطور خانہ بدوش رہے۔ بخب میں آنے کے بعد '11 سے 16 صدی تک کاشتکاری کے پیشہ میں مشغول ہو گئے۔ یمال سے یہ بیکائیر' جسلمیر اور گزگا و جمنا کے بلائی علاقوں میں گئے۔ عربوں کی فتح کا ایک اثر یہ ہوا کہ بحری قزاقوں کی سرگرمیاں کم ہو گئیں جس کی وجہ سے شہول کی آبادی برحی۔

عربوں کے اقدار کے زوال پذیر ہونے پر پہل سوم ہ خاندان حکمران ہوا۔
اگرچہ نسلا ہیں راجیوت ہے۔ گر اپنا تعلق عربوں سے قائم کیا تھا۔ 11 مدی میں انہوں نے کھٹے کو دارالحکومت کے طور پر آباد کیا سندھ میں انفانوں کی موجودگی کے بارے میں البیروئی نے لکھا ہے کہ یہ پہل عرصہ دراز سے آباد ہے۔ یہ پہل تجارت کے سلمہ میں آتے ہے۔ لندا سندھ میں جائ مید انفان اور سوم و آبائل جو کہ خانہ بدوش ہے۔ یہ آباد ہوئے اور ساج کے معاشی و سایی رشتوں نے انہیں ایک دو سرے سے باندھ دیا تراتی اور خانہ بدوشی کے خاتمہ پر یہ قبائل کا شہد کاری کرنے گئے جس کی وجہ سے سندھ کی خوش حال میں اضافہ ہوا۔
سندھ کی فتح کے بعد 'یہ ہندوستان اور اسلامی دنیا کے درمیانی رابطہ کی کڑی

ہو گیا' اس رابطہ نے تجارتی اور ثقافتی طور پر دونوں کو متاثر کیا۔ اس تعلق نے سندھ کی معاشی ترقی میں حصہ لیا' اس کا اندازہ 967ء میں ابن حوقل کے بیان سے ہو تا ہے کہ یہاں 24 آباد شهر تھے۔

سندھ کی قدیم بندرگاہ دیبل تھی' جو مٹی کی جمیں جمنے کی وجہ سے بیار ہوگئ' تو اس کی جگہ لاہری بندرگاہ کو قائم کیا گیا' جو کہ برطانوی عمد تک قابل استعال تھی۔ نے شہر جو عربوں نے آباد کیے' ان میں منصورہ اور محفو مد قابل ذکر ہیں۔ اس وقت تک سندھ کی مرحدیں ملتان تک تھیں۔ اس کی فتح کے بعد اس کا عمر مدران الذہب' رکھا کیونکہ مجمہ بن قاسم کو اس کی فتح کے بعد یمال سے بڑی تعداد میں سونا و چاندی ملا تھا۔ 10 سے 17 صدی تک ملتان بڑا اور وسیع شہر رہا۔ قداد میں اساعیل اس کے حکمراں ہو گئے تھے۔

سندھ کی تاریخ پر چی نامہ ایک اہم مافذ ہے۔ چو نکہ اس کا ترجمہ 1216ء میں ناصرالدین قباچہ کے عمد میں ہوا' اس لیے اس میں اس وقت کی اصطلاحات ملتی ہیں' جیسے شحنہ (گران) یہ اصطلاح سلجوتی دور میں متبول ہوئی' اقطاع' اس کا رواح آل بویہ کے عمد حکومت میں ہوا۔ سزا کے طور پر کسی فخص کو جانور کی کھال میں سلوانا' منگولوں کا دستور تھا۔ اس لیے چی نامہ کا مطالعہ کرتے وقت ان باتوں کو زہن میں رکھنا ضروری ہے۔

سندھ آخری عبای دور میں تقریباً خلافت سے رشتہ تو ڈ چکا تھا۔ آگرچہ خلیفہ کا نام خطبہ میں پڑھا جاتا تھا، گر سندھ سای طور پر خود مختار ہو گیا تھا۔ منصورہ اور ملکن میں آزاد حکومتیں قائم ہو گئی تھیں۔ 625 سے 879 میں یمال پر فاطمی خلافت کا اثر ہوا۔ اور اساعیل مسلک کی تبلیغ نے کانی لوگوں کو اس میں شامل کر لیا۔

عبای ظافت کے مرکز سے دور ہونے کی وجہ سے سدھ باغیوں' مخرفین' آزاد خیال جن میں خوارج' زندیق' طاحدہ اور اساعیل شال سے' یہ ان کی پناہ گاہ بن گیا۔ اساعیل داعیوں کی آمد اور تبلیغ میں کامیابی کی وجہ یہ تھی کہ معرمیں فاطمی ظافت کے قائم ہونے کے بعد اسلای دنیا میں تجارت کے مرکز بدل گئے۔ اب بغداد کی جگہ قاہرہ نے لی۔ فلیج قارس کی جگہ بحراحرکو اہمیت ہو گئی۔ اساعیل اقتداد کا خاتمہ اس وقت ہوا کہ جب 1010ء میں محمود غزنوی نے ملکن فتح کیا' اور پھر منصورہ سے بباری خاندان کی حکومت کا خاتمہ کیا۔ اس تبدیلی کی وجہ سے اساعیل رویوش ہو گئے۔

اسلای تاریخ میں ترکوں کی اہمیت غرنوی سلطنت کے قیام کے بعد سے ہوئی اس سے پہلے ترک بطور غلام کے مشہور ہوئے تھے۔ اور عبای دربار میں یہ خلیفہ کے محافظ دستہ کے طور پر اہمیت کے حالل تھے۔ عربوں اور ایرانیوں کے سیاس تبلط کے خاتمہ کے بعد ' مشرقی اسلامی خلافت میں ترک اور منگول بطور حکم ال طبقوں کے ابحرے ' جب کہ مغرب میں ترکوں کی ایک شاخ عثمان لی نے ' عثمانی سلطنت کو قائم کیا۔ عرب انہیں اترک کہتے تھے ' جب کہ فاری میں یہ ترکان ہو گئے۔ اور مشکرت میں تروشک (Turuska)۔ قدیم زمانہ میں ان کے حکم ال کا خطاب " قائم کیا۔ عرب انہیں اترک کہتے تھے ' جب کہ فاری میں ان کے حکم ال کا خطاب " آگان" ہوا کر آ تھا۔ اور یہ قبائلی قوانمین جو کہ دنتورہ" کملاتے تھے ' ان پر عمل کرتے تھے۔ وسط ایشیا میں یہ پہلے لوگ تھے کہ جنہوں نے شہوں کے گرد فصیلوں کی تعمیر کرائی۔ ترکوں کے کردار کی خصوصیات میں ان کا بمادر ' جری ہونا اور صاف کوئی قائل ذکر ہیں۔ گئرسواری ' تیم اندازی اور جنگ جوئی میں ممارت رکھتے تھے۔ کوئی قائل ذکر ہیں۔ گئرسواری ' تیم اندازی اور جنگ جوئی میں ممارت رکھتے تھے۔ جب یہ شہوں میں آباد ہوئے' اور مسلمان ہو گئے تو ان کی عربوں اور ایرانیوں سے جب یہ شہوں میں آباد ہوئے' اور مسلمان ہو گئے تو ان کی عربوں اور ایرانیوں سے جب یہ شہوں میں آباد ہوئے' اور مسلمان ہو گئے تو ان کی عربوں اور ایرانیوں سے جب یہ شہوں میں آباد ہوئے' اور مسلمان ہو گئے تو ان کی عربوں اور ایرانیوں سے جب یہ شہوں میں آباد ہوئے' اور مسلمان ہو گئے تو ان کی عربوں اور ایرانیوں سے

رقابت قائم ہو گئے۔ جب ترکوں نے محمود غزنوی کی سرکدگی میں ہندستان پر حلے کے تو انہیں ہندستانیوں پر اس طرح سے فوقیت تھی کہ یہ اجھے گئرسوار تھے اور گھوڑے پر بیٹھ کر تیر چلاتے تھے۔ غزنویوں کی فوج میں سواران خاص کے ساتھ ساتھ غازیان اسلام بھی ہوا کرتے تھے، یہ کوئی معلوضہ نہیں لیتے تھے، لوٹ مار، اور ملل غنیمت میں ان کا حصہ ہی معلوضہ تھا۔ غزنوی ہندستان سے ہاتھیوں کو جنگ کے لیے لیے لیے کے اور انہیں قارا قانیوں اور سلجو قوں کے خلاف جنگوں میں استعمال کیا۔ ہندستان کی فتح سے غزنویوں کے لیے ہندوستان کی دولت کے دروازے کھل کیا۔ ہندوستان کی فتح سے غزنویوں کے لیے ہندوستان کی دولت کے دروازے کھل گئے، اور یہاں سے بری تعداد میں دولت سونے و چاندی، ہیرے جواہرات کی شکل میں غزنہ ننقل ہو گئے۔ کما جاتا ہے کہ صرف قنوج اور متھرا سے 20 ملیون کا سونا چاندی لے جایا گیا۔

غزنویوں کی فقوطت نے غوریوں کے لیے راستہ صاف کر دیا۔ غوری فقوطت نے بہاں ترکوں کی حکومت کی ابتداء کی' جو خاندان غلاماں کے نام سے 1206 سے 1290 تک حکمرال رہے۔

اس تاریخی پس مظرے اندازہ ہو آ ہے کہ المند کی مسلمان تھکیل نے کی تذہبی عوامل کو اس میں شامل کیا۔ اس سے تاریخ کا ایک وسیع نقطہ نظر سامنے آتا ہے 'جو تاریخی عمل کو سیھنے میں مددیتا ہے۔

## هندوستانی اسلام

اسلام کی فقوصات اور پھیلاؤ نے مغرب اور مشرق میں دوعلیحدہ علیحدہ دوایات کو پیدا کیا۔ اسین ، شالی افریقہ (مصر، تیونس ، الجزائر اور مراکو) اور مشرق وسطی میں عربی تہذیب و کلچر کی جڑیں مضبوط ہو کیں۔ عربی زبان اس علاقہ کی زبان بن گئی اور یہاں کے لوگوں کی شنا خت بھی عربی ہوگئی۔ اس کے مقابلہ میں جب اسلام ایران میں آیا تو یہاں ایرانی تو م پرسی نے اس کی ہیئت کو بدل دیا۔ اس نے مذہب کو تو قبول کیا ، مگر تہذیبی اور ثقافتی طور پر ایرانیوں نے اپنی شنا خث قائم رکھی۔ عربی زبان کے بجائے فارسی زبان کو اپنایا اور اسی کو اظہار خیال کا ذریعہ بنایا۔ اس وجہ سے وسط ایشیا اور ہندوستان میں اسلام ایران کے ذریعہ آیا اس لئے ثقافتی طور پر ان معاشروں پرایران کے اثر ات ہوئے ، عرب کے نہیں۔

ای موضوع پر فرانس روبن کن (Francis Robinson) نے اپی کتاب (The Ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South Asia. 2001.)

فرگی کل کے علاء اور جنوب ایشیا میں اسلامی کلچر، میں شامل مضامین میں روثنی والی ہے۔ ہندوستان میں جب ترک اور مغل فاتحین آئے تو وہ اپنے ساتھ ایرانی کلچر کو لے کر آئے۔ اس عہد میں فاری زبان دربار کی زبان تھی، جس کی وجہ سے اہل انتظامیہ اور دانشوروں نے اس زبان کو اختیار کرلیا۔ ہندوستان میں کا یستھ اور برہمن دونوں طبقوں نے فاری سکھ کراس میں اس قدرمہارت حاصل کرلی کہ فاری لغت اور گرامر میں ان کی تحریر شدہ کتابیں آج بھی ایران میں متند مانی جاتی ہیں۔ زبان کے ساتھ ہی جو کلچر آیا اس نے ایک طبقہ اعلیٰ کو پیدا کیا کہ جن کا ذبین فاری زبان کے ادب سے بنا تھا اور دنیا کے بارے میں ان کا نقط نظر وہی تھا کہ جواس زبان کے ادب میں موجود تھا۔ اس نے ایک اشرافیہ کلچر تخلیق کیا کہ جو کچل ذات کے سلمانوں سے مختلف تھا۔ حکمر ال طبقوں میں سے اکثریت کا تعلق وسط ایشیا اور ایران سے تھا، اس لئے وہ اہل ہندوستان کواسے برابر کانہیں سجھتے تھے۔

چونکہ فاتحین اور انظامیہ کے عہد بدار اپنی فوجی اور سیاس طانت و اختیار کی وجہ سے اہمیت رکھتے تھے، اس لئے ان کی رہائش شہروں میں ہوتی تھی۔ یاان تصبات میں کہ جہاں ان کو جائیدادیں لمی تھیں یاانظامی امورو درس و تدریس کے لئے انہیں رہنا ہوتا تھا۔ وہ شہر اور قصبات بھی ان کے مراکز تھے کہ جو درگا ہوں کی وجہ سے زیارت گا ہوں میں بدل گئے۔ اس لحاظ سے شہراور دیبات کا فرق اس ثقافت میں بہت نمایاں تھا۔

فاری زبان جب درباری زبان بن گئ تو ہندوستان میں جوشاعری، انشاء، سوائح حیات، تاریخ، تذکرے، اور وقائع کھے گئے، وہ ای زبان میں تھے۔ درس و تدریس کی زبان ہونے کی وجہ سے طلباء وہی کتابیں پڑھتے تھے کہ ایران کے نصاب میں تھیں۔ عربی زبان مونے کی وجہ سے طلباء وہی کتابیں پڑھتے تھے کہ ایران کے نصاب میں تھیں ۔ عربی زبان صرف ندہ بی تعلیمات تک محدود رہی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہندوستان میں عقلی علوم اور منطقی فکر پیدا ہوئی، جو کہ معقولات کہلاتی ہے، خاص طور سے مغل عہد میں جب کہ ہندوستان سیاسی طور پر منحکم ہو چکا تھا۔ دربار کے ذرائع آ مدنی بڑھ گئے تھے، اور بادشاہ امراء اس پوزیش میں تھے کہ ایران سے آنے والے شعراء، مفکرین، اساتذہ، اور علماء کی سر پرسی کر سکیں، تو اس دور میں ایرانی مہاجرین کی برابر آ مد ہوتی رہی۔ اس لئے ہم و کھنے سے۔ اکبر میں کہ اس عہد میں سیالکو ف اور جو نپور خاص طور سے معقولات کے مرکز بن گئے تھے۔ اکبر عیں کہ اس عہد میں اضافہ ہوا۔ علوم عقلیہ نے جس رواداری کو پھیلایا، اس میں اس کی مدد کرنے والی صوفیہ کی وہ

تحریکیں تھیں کہ جو وحدت الوجود (سب خداہے) کی حامی تھیں۔ حکمر انوں کے لئے یہ فکر اور سوچ اس لئے ضروری تھی کیونکہ انہیں مسلمانوں کے علاوہ ہندوؤں، بدھ مت اور جین مت کے ماننے والوں پر حکومت کرنی تھی، اس لئے ندہبی رواداری اور سیکولرسوچ ان کی سیاست کے انہم ستون تھے۔

اکراور جہال گیر کے دور میں اس کے خلاف جور ڈکل ہوا، اس میں شیخ اجمد سر ہندی
اور عبدالحق محدث قابل ذکر ہیں۔ انہوں نے کوشش کی کہ سلمانوں کوعلیحدہ نہ ہی شاخت
دے کر انہیں دوسر سے ندا ہب سے کا شد ہیں۔ صوفیا میں وحدت الوجود کے خلاف وحدت
الشہود۔ (سب خدا کی طرف ہے ہے) کی تبلیخ کی تا کہ مومن اور کا فرکا فرق قائم رہے۔
مغل زوال کے بعد بیدایرانی کلچر ہندوستان کی شیعہ ریاستوں میں رہا۔ اودھ اور
بنگال میں مرشد آباد جب 1760ء کی دہائی میں بنگال میں ایسٹ انڈیا کا اقتد ارقائم ہوگیا تو
ایرانی مہاجرین اودھ ہجرت کر آئے، اودھ میں شیعہ کلچر کو تھر انوں کی سر پرتی میں
زیردست فروغ ہوااوراودھ کے ایران سے قرشی تعلقات قائم رہے۔

18 ویں صدی میں مغل زوال کے ساتھ ہی جہاں سیاسی کزوری آئی، وہاں ایرانی کھر کور ہوا، اوراس کی جگہر فی کھر اوراحیاء کی تحریکیس شروع ہوئیں۔ان میں سب سے اہم شاہ فیل اللہ (وفات 1762) ہیں۔ جن کے والد کا قائم کیا ہوا مدر سرجیہ اس کا مرکز بن گیا۔ وحدت الوجود کی جگہ وحدت الشہود کے نظر سے کی تبلیغ کی گئی، شیعہ اور ایرانی اثر است کے خلاف مہم چلائی گئے۔ جب 1835 میں انگریزوں نے انگریزی زبان کورواج دیا تو اس کے بعد سے فاری کی اہمیت کم ہوتی چلی گئی اور نہ ہی کتابیں اردو اور علاقائی زبانوں میں کسی جانے گئیں۔ جب فاری کا خاتمہ ہوا ہے تو اس کے ساتھ ہی عقل علوم بھی زبانوں میں کسی جانے گئیں۔ جب فاری کا خاتمہ ہوا ہے تو اس کے ساتھ ہی عقل علوم بھی ختم ہوگئے اوران کی جگہ منقولات اور عربی بنیاد پرئی نے لے۔

شریف کی تغیر کی تعلیم ہوتی ہے۔اس کے بیکس معقولات میں فقہ منطق اور عقلی علوم ہوتے ہیں۔ ہندوستان میں معقولات کا نصاب اور نگ ذیب کے عہد میں ملا نظام الدین (وفات بیں۔ ہندوستان میں معقولات کا نصاب اور نگ ذیب کے عہد میں ملا نظام الدین کی ہے ہیں تھی کہ یہ ایسان علیاء کی تربیت کرتے ہے جو حکومت میں قاضی ،مفتی اور مختسب کے عہدوں پر فائز ہوتے ہے۔ ملا نظام الدین کا تعلق فرگی کل سے تھا۔ اس کی تاریخ بیہ ہے کہ 1692 میں ملا قطب الدین کا جائیداد کے سلسلہ میں سپالہ میں آئل ہوگیا۔اس پر اور نگ ذیب نے 1695 میں ملا میں ان کے چار لوکوں کو کھنو میں وہ مخارت دے دی جوایک فرگی نے تعیر کرائی تھی۔اس مناسبت سے بیٹ فائدان میں ان کے چار لوکوں کو کھنو میں وہ مخارت دے دی جوایک فرگی نے تعیر کرائی تھی۔ اس کی متاب سے متعلق سے اور بیا فرادی طور پر درس و تدریس میں مشغول سے فرگی کی شکل مدرسہ کے میں میں جو ایک ادارے کی شکل میں ہو، اس لئے اس کی وجہ شہرت خاندان ہے مدرسہ نہیں ، چیے درسر دیمیہ میں و لیا اللہ کے فائدان کے علاوہ دوسرے اسا تذہ بھی ہو تے ہے، نہیں ، چیے درسر دیمیہ میں و لیا اللہ کے فائدان کے علاوہ دوسرے اسا تذہ بھی ہو تے ہے۔ نہیں ، چیے درسر دیمیہ میں و کی اللہ کے فائدان کے علاوہ دوسرے اسا تذہ بھی ہو تے ہے۔ نہیں ، چیے درسر دیمیہ میں و کیا اللہ کے فائدان کے علاوہ دوسرے اسا تذہ بھی ہو تے ہے۔ ناد یہ بین دیمیہ دیسر میں جائی ہوا۔

ر کھنے کی مہم چلائی۔

عہد برطانیہ میں فرنگی کل کے علاء نے انفرادی طور پر جدیدیت کے خلاف رو یہ بھی اختیار کیا تو شخصالات و ماحول میں تبدیلیوں کو تبول بھی کیا۔ مثلاً مولا ناعبدالرزاق (وفات 1889) جدیدیت کے خت خلاف تھے، اگریزوں سے ملٹالپندنہیں کرتے تھے، ٹی اشیامثلاً شکر اور برف کا استعال بھی نہیں کرتے تھے۔ ریلوے میں سفر کو بھی جائز نہیں سجھتے تھے۔ شکر اور برف کا استعال بھی نہیں کرتے تھے۔ ریلوے میں سفر کو بھی جائز نہیں سجھتے تھے۔ جب کہ ان کے برعکس مولا ناعبدالحق کا استدلال تھا کہ معاشرے میں تبدیلی لازی ہوتی جب کہ ان کے برعکس مولا ناعبدالحق کا استدلال تھا کہ معاشرے میں تبدیلی لازی ہوتی ہے، اس لئے نتووں کو وقت اور ماحول کے مطابق بدلتے رہنا چا ہیے۔ اگر مجدوں میں بکل ہونے کے تعموں کا استعال ہوتو اس میں حرج نہیں، اسی طرح ٹیلی گرام کے ذرید عمید کے چاند ہونے کو تعلیم کر لینا چا ہیے۔ اور انگریزی زبان سکے منابھی وقت کے مطابق ہے۔

فرگی می کواس وقت ہندوستان کی سیاست میں اہمیت کمی کہ جب مولانا عبدالباری نے خلافت تحریک میں حصدلیا۔ جب جمعیت علاء ہند کا قیام آیا تو مولانا باری کواس کا پہلا صدر بنایا گیا(1919) دیو بند کے علاء کے برعس فرنگی کل کے علاء نے مسلم لیگ کا ساتھ دیا، ان میں جمال میاں فرنگی کی قابل ذکر ہیں۔

موجودہ دور میں فرنگی کل کا خاندان اس وجہ سے کمز ور ہو گیا کہ اس کے افراد نے نہ ہی تعلیم کوچھوڑ کرجدید تعلیم اور پیژوں کواختیار کرلیا ہے۔



# سلاطين دہلی

حد ملاطین پر ہندستان کے مورخول نے کافی تفسیل سے کام کیا ہے۔ عزیز احمد نے ابتدائی ترک سلاطین کیا خاندان غلامال یر کے ایس- الل نے علی خاندان یر' آنا مدی حن نے تناق حمرانوں یر تحقیق کے ساتھ لکھا ہے۔ سلاطین کے انظام سلطنت پر اشتیاق حیین قربی کی کتاب کلاسک کا درجہ رکھتی ہے۔ اس کے علاوہ اس دور کے ثقافی اور معاشی پہلوؤں پر بھی کی کماہیں شائع ہو چک ہیں۔ جب یہ صورت حال ہو کہ ابتدائی ماخذوں کی مدے محقیق ہو جائے اور نے مودول کی دریافت رک جائے او چران موضوعات ہر کام کرنا مشکل ہو جا آ ہے۔ الذا محقوں کے لیے ایک راستہ یہ رہ جاتا ہے کہ وہ بنیادی اور انوی مافندن کی مدے کس نے نقطہ نظرے لکھیں کا واقعات کا تجزیہ ای طرح سے كريس كه يه عمد ايك ف تاكريس سلف آع-ورنه محن واقعلت كو دحرانا ور يملے سے موجود محقيق كالعاده كرنا قاركين كے ليے توجه كاباعث نميں ہو آ ہے۔ پٹیر جیکن (Peter Jackson) نے سلاطین دبلی بر' سای اور فوجی ماریخ لکمی ہے۔

The Delhi Sultanate: A Political and Military History (1999)

اگرچه مصنف نے کوشش تو کی ہے کہ وہ اس عمد کی جائے تصویر پیش کر

سكيل- ليكن اس مي مخقيق مولو وي ب كه جو اس سے پہلے دوسرى كتابول ميں موجود ب- فرق يه ب كه اس من مواد جمع كر ديا كيا ب- مثلاً اكثريه سوال الملا جانا ہے کہ مندستان میں ترکول کی فئے کیول ہوئی؟ اس سوال کا جواب مورخ کئی طرح سے دیتے ہیں ، مثلاً یہ کہ ہندوستان میں ذات بات کے نظام نے ہندو ساج کو كزور كر ركما قل چونكه جنك كاپيشه مرف كشنريون كي ذات تك محدود قا اس لیے دوسری ذاتیں اس سے علیمہ رہتی تھیں۔ میلی ذات کے لوگوں کا بری طرح سے استحصل ہو تا تھا اس لیے انہیں اعلیٰ ذات کے لوگوں سے کوئی ہدردی نمیں ممل ۔ اندا محمد مبیب کے نظر نظرے مجلی ذات کے لوگوں نے ترکوں کو خوش آمدد کیا۔ مراس پر یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ مسلمانوں نے اپن حکومت کے قائم ہونے کے بعد ذات پات کے اس نظام کو نمیں بدلا، اور استحصل کا یہ سلسلہ ای طرح سے چانا رہا۔ مثلاً عربوں نے سندھ کی فتح کے بعد جانوں یر اس طرح کی بابنریال رکمیں جو کہ اس سے پہلے تھیں۔ نہ ی کمل ذاتوں میں وسیع سانہ بر تبدیلی ندہب ہوئی اس لیے سلتی درجہ بندی اس طرح سے ری-

ترکوں کی فتح کا ایک اہم سب یہ بتایا جاتا ہے کہ چو تکہ فور کے علاقہ میں کائی معدنیات تھیں' اس لیے ان کے ہتھیار مضوط ہوتے تھے۔ گر سواری اور تیر اندازی میں یہ ماہر تھے۔ اس کے مقابلہ میں ہندستان میں اچھے گوڑے دستیاب نیس تھے۔ تکوار کی سافت نے بھی جنگ میں فرق ڈالا' ترکوں کی تکوار خوار ہوتی تھی' جب کہ راجوت سیدھی تکوار سے لڑتے تھے۔ میدان جنگ میں ہاتھیوں کی موجودگی بھی بھی موجودگی بھی بھی موجودگی بھی بھی موجودگی بھی بھی ان کی فکست کا باعث بھی ہوئی۔ گر بعد میں دولی سلاطین نے بھی ہاتھیوں کو بطور ہتھیار استعمال کیا۔

معاصر مور شین ان جگوں کو جہاد سے موسوم کرتے ہیں۔ الذا ایک طرف عبارین اسلام سے تو دو سری طرف کافر و مشرک الذا جب یہ ترکوں کی فوصات کا ذکر کرتے ہیں تو اس طرح سے جیسے خیر کی شریر فتح ہوئی ہو۔ مثلا اس عمد کے ایک مورخ فخر مدر نے لکھا ہے کہ: "کافروں کے شر اسلام شہوں میں تبدیل ہو گئے۔ ان کے مندروں کی جگہ اب مجدیں مدرسہ اور خانقابیں ہیں۔ ہرسال کی جزار کافر مرد و عور تیں دائرہ اسلام میں داخل ہوتی ہیں۔"

یہ بیانات مبالغہ پر بھی مبنی ہیں۔ کیونکہ اس طرح سے بدی قعداد نے اسلام قبول نہیں کیا۔ بلکہ تبدیلی نہ بب کا عمل بہت آہنگی کے ساتھ ہوا۔

ان فقوطت کے بتیجہ میں شہوں کو لوٹا گیا۔ حکمرانوں کے خزانوں سے جمع شدہ وولت بتھیا لی مخی کور مندروں سے نزرانوں کی شکل میں جمع شدہ سونا کھائدی اولت بتھیا لی مخی اور پر یہ اثر ہوا کہ دولت جو اب تک ایک جگہ بیاری کی طالت میں تھی اب وہ سکول کی شکل میں تبدیل ہو کر گردش میں آگئ جس کا ہندوستان کی معیشت پر اثر پڑا۔

ایک اندازہ یہ بھی ہو تا ہے کہ ترکول میں ذہبی تعقبات بہت زیادہ گرے نہیں سے کو نکہ ان کی فوج میں ہند دستے بھی ہوتے سے - غزنوی عمد میں انہیں سبندگان ہند "کما جاتا تھا۔ لیکن ان میں نیل نفخر ضرور تھا۔ اس نے قطب الدین ایک سے لے کر کیقبلو تک حکومت کے اعلی عمدول پر ترک النسل کے لوگ قابض سے ۔ اگرچہ ان کے ساتھ روی 'خائی' آبک لور خلی بھی سے 'گر ساتی روی 'خائی' آبک لور خلی بھی سے 'گر ساتی طور پر ان کا درجہ کم تھا۔ اس عمد میں سلاطین کا انحصار اپنے غلاموں پر زیادہ ہو تا تھا یہ خلام سرقد' بخارا اور ہرمزی منڈیوں سے خرید کے لائے جاتے ہے۔ فخر

# مدر لے ان کے بارے میں لکھا ہے کہ

" ترکول کے علاوہ ود مرے غلاموں کا ریہ ہے کہ جب ریہ ملمان ہو جاتے تھے تو مجریہ اینے مل بلپ اور دو مرے رشتہ داروں کے ہارے میں نہیں سوچے تھے اگر یہ بھی مجھی مجھی ہو آ تھا کہ یہ اسلام سے پھر کر مرتد ہو جایا کرتے تھے۔ مگر ان ك مقالمه من ترك جب أيك مرتبه الملام تول كريع يقي تو پھروہ اینے خاندان لور علاقہ کو بھول کر اس کے ہو جاتے تھے۔ ترکوں کی مثل ایس ہے کہ جیسے سیپ میں موتی چمپا مو- جب تک وہ اس میں چھیا ہو تا ہے اس کی ملاحیتی ظاہر نمیں ہوتی ہیں کین ایک بارجب وہ اس اندمیرے سے باہر آ جاتا ہے تو اس کی قدر و قیت برمھ جاتی ہے' اور وہ باوشاہوں کے تاج کی زینت یا وانوں کے گلوں کا زبور بنآ "\_\_

الننمش نے بھی اپنے اقدار کو مضبوط رکھنے کے لیے "امیر چل گانہ" کو منتظم کیا۔ انہوں نے اس کی تو وفاداری سے فدمت کی مگر اس کی وفات کے بعد سے بادشاہ کر بن گئے اور اس کے جانشینوں کو طاقت ور نہیں ہونے رہا یماں تک کہ بلبن نے کہ جو خود ان میں سے ایک تھا ، بادشاہ بننے کے بعد ان کا خاتمہ کر دیا۔ اگر بلبن سخت نسل پرست تھا ، اور ہندوستانی مسلمانوں اور چلی ذات کے دیا۔ اگر بلبن سخت نسل پرست تھا ، اور ہندوستانی مسلمانوں اور چلی ذات کے لوگوں سے سخت تعصب کرتا تھا ، مگر ضرورت کے تحت اس نے پچھ ہندو امراء کو اگر کا بی عومت قائم کی ، مجمی عدے دیے۔ خلیوں نے ترکوں کے اقتدار کو قوڑ کر اپنی عومت قائم کی ،

جے محر حبیب نے "خلی انتلاب" سے موسوم کیا ہے "کیونکہ اس کے بعد سے ترکوں کی اجارہ داری ختم ہو می اور انظامیہ کے عمدے دو سری ذات و نسل والوں کے لیے کمل محے۔ خلی دور میں منگولوں کے حملوں کے نتیجہ میں پچھ مغل خاندان یماں آباد ہو محے جو کہ "نومسلم" کملائے۔ بعد میں علاء الدین کے خلاف مازش میں ملوث ہونے کی وجہ سے ان کا قتل عام ہوا۔ لیکن خلی دور سے امراء کا ملقہ وسیع ہو گیا اور ان میں خلی قبیلہ سے تعلق رکھنے والوں کو زوادہ اہمیت دی میں۔ محمد تعلق نے ہمدستانی امراء کے مقابلہ میں غیر مکیوں کو فوقیت دی فیروز شاہ تعلق نے ایک بار پھر غلای کے اوارے کو مخکم کیا۔ خلی دور سے تعلق عمد تک پچھ خاندانوں نے اعلیٰ حیثیت افتیار کر لی تھی اور ان کی کئی تسلیں اپنے خاندانی ہونے کی وجہ سے اقدار میں رہیں۔

اگرچہ سلاطین نے ذہب کے نام پر حکومت نہیں گ۔ ان کی فقوطت کی وجہ بھی سیاسی قوسیع پندی نقی محمر انہوں نے اپنی مسلمان رعایا کے لیے اسلای اصطلاحات اور علامات کو ضرور اختیار کیا سلطان کے خطابات سے اس کا اظہار ہوتا تھا کہ وہ دین کی حفاظت کرنے والا الحاد و ب دین کا خاتمہ کرنے والا اور مسلمانوں کا سلطان ہے۔ ہندووں سے اپنی جنگوں کو یہ وجہاد فی السیل اللہ کمتے تھے۔

لیکن انظای امور اور ضروریات کے تحت یہ اپنی ہندو رعایا سے تعلق رکھتے ہے۔ ہندو سابوکار اور سیٹھ انہیں قرضے دیا کرتے تھے۔ ہندو دست کار و ہنرمند ان کی ساتی ضروریات کو پورا کرتے تھے۔ مثلاً معمار ان کے لیے عمارات تغیر کرتے تھے۔ قطب میٹار اور اس کی مرمت میں ان کا حصہ ہے' بلکہ ابتدائی عمارت ہیں مندو معماروں میں کی بنائی ہوئی ہیں شاتی کارخانوں میں کیڑا بنانے والوں میں'

زیورات و فرنیچرکے بنانے والول میں ہندو دست کاری ہوتے تھے۔ ہندوستان میں رہتے ہوئے سلاطین اور امراء بہل کے کلچراور رسومات سے متاثر ہوئے اور بید ان کی زندگی میں داخل ہو گئیں جیسے ہاتھی کی سواری کرنا منجومیوں سے قال نکلوانا ا اور یہاں کے لباس اور کھانوں کو اختیار کرنا وغیرو۔

ہندوں سے جزیہ لیا جاتا تھا، محراسے دوسرے نیکسوں کے ساتھ طاکروصول کیا جاتا تھا۔ کیا جاتا تھا۔ فیروز تخلق نے اس کی وصولیانی میں تختی کی اور اسے برجمنوں پر بھی لگا دیا ،جو کہ دوسرے سلاطین کی یالیسی نہیں تھی۔

1399 میں تیور کے حملوں نے تعلق خاندان کا خاتمہ کیا۔ اس کے بعد یمال سید خاندان حکمران ہوا، گر اس کے بعد سے دبلی سلطنت بھرگئ ور اب اس کی جگہ دکن الوہ مجرات اور جونور میں مسلمان ریاشیں قائم ہوئیں۔ اس لیے تجربہ کیا جائے تو سلطین کے نوال نے مسلمان معاشرہ کو نوال پذیر نہیں کیا مرف مرکزی طاقت ختم ہوئی، محرصوبائی حکومتوں کے قیام نے اسے ایک نئ توانائی اور آنگ دی۔



# <sup>مغ</sup>ل بادشاه اورسا دات بارهه

یا کتان کے وجود میں آنے کے بعد ویسے و تاریخ نولی میں کوئی بہت اضافہیں ہوا، سوائے اس کے کہ جدید تاریخ میں قیام یا کتان اور تحریک آ زادی پرایک خاص نقط نظر تقور اببت لكعاميا يحرعبدوسطى كى تارىخ كوبالكل نظرانداز كرديا ميايشايداس كى ايك وجہ بیہ ہو کہ عہد وسطی میں سلطنت اور مغل دور حکومت کے مراکز ہندوستان میں رو گئے اور یا کتاننوں کے لئے بیتاریخ ورشی نہیں آئی، کیونکہ دیلی وآ گرہ کے بعد صرف لا مورشر تعا کہ جس کا تعلق مرکز سے تھا اور وہ یا کستان کے حصہ میں آیا۔ اس عبد کے ثقافتی ورثہ ہے بھی یا کتان نے ہاتھ مین لیا۔اس کا نتیجہ میہوا کہ اس دور پر یا کتان کی بو ندرسٹیوں میں بہت کم کام ہوا۔اس عبد کی خفیق کے لئے میہ مخص ضروری ہے کداسکالرکو فاری برعبور ہو،جس کا رواج بھی نہیں رہااس وجہ سے ابتدائی دور میں جو دوجار کتابیں کھی گئیں،اس کے بعد سے بددر ہاری تاریخ نولی تقریباً فارج ہو گیاہ۔

تاريخ نويي كي اس زيول حالي من جب داكر محديا من كي كتاب "زيدي سادات: خانواده بارهه، تارخ كى روشى من من 1990 ء من شائع جوئى توبدايك خوشكوار واقعد كى مورت میں ہارے *سانے آئی ،لیکن اس کا المیدیہ ہے کہ بی*ان کا وہ تحقیقی مقالہ ہے کہ جو انہوں نے سندھ یو نعور ٹی سے 1960 م کی د ہائی میں بربان انگریزی لکھ کر کیا تھا،اس وقت ے بیمسودہ کی شکل میں رہا، اب اس کا اردوتر جمدادارہ زین المفکرین کی جانب سے شائع

ال كتاب كاموضوع سادات بارهه كاخاندان ادران كى فوتى سياى سرگرمياں بيں۔ خاص طورے آخرى عبد مغليد بيل جب ده اقتدار كردج پر پنچے ايك كاظ سے اس كى ايميت سيے كه اس بيس عبدوسطى كى سياست بيس بادشاه كوم كز بيس د كھ كرنبيس د يكھا گيا، بلكہ ايك خاندان كے نقط نظر سے تاريخ كا جائز وليا گياہے۔

بادشاہت کے نظام میں جہاں اس کی شخصیت مطلق العمّان ہوتی ہے، وہاں بدادارہ ایک اہم کرداراداکرتا ہے۔ایک مدتک میچ نہیں ہے کہ بادشاہ تمام اختیارات اپنی ذات میں سمولیآ تھا، اس کے برعکس امراء اپنے مشوروں کے ذریعہ اس کے فیصلوں میں ترمیم كرت ريخ تع-اس عهد كسياى نظام كى ايك خصوصيت ريقى كرسلطنت كااستكام فوتی قوت اور طاقت یر موتاتھا فوجی طاقت کے ذریع فتو حات کا سلسلہ چاتا تھا، بناوتوں کو كيلاجاتا تقاءر يونيوكوجع كياجاتا تعاادر رعايا كوتالع ركهاجاتا تعاسلطنت كاس فرجي كردار کی مجدے ایسے افراد، گروہوں اور خاندانوں کی ضرورت ہوتی تھی کہ جوفوجی لحاظ ہے باملاحیت اور طاقتور ہوں۔ ان کی اہمیت کے تحت ان کی عزت کی جاتی تھی، انہیں جا کیریں دی جاتی تھیں اور خطابات کے ذریدان کے درجات بلند کئے جاتے تھے۔اس کے مقابلہ میں صاحب علم اوگوں کی وہ عزت افزائی نہیں ہوتی تھی کہ جس کے پیرحقدار ہوتے تھے۔"ماحب سیف وقلم" کی اصطلاح ہے اس ذہنیت کا اظہار ہوتا ہے کہ اولیت فوجی طاقت ہوتی تقی علم کودوسرانمبر دیا جاتا تھا۔اس لئے الل قلم ساتی طور پر معاشرے میں بہت زیادہ قابل احر امنیں ہوتے تھے۔امراء کے لئے یہ بھی ضروری تھا کہ وہ طرال سے اپنی وفاداری کا اظہار کریں۔اگر کوئی امیر بادشاہ ونت سے بناوت کرتا تھا تو اس کو بخت سزادی جاتى تتى \_ مرعبد ملاطين من اور خاص طور عفل عبد من اس بات كاخيال ركما جاتاتا كدامراءكومعاتى وساتى ادرسياى طوريراس طرح سةكس من جوز دياجائ كدوهاس ے علیحدہ ہوکرخودکو ہاتی ندر کھ تکیں۔امراء کے اتحاد کے لئے یہ بھی ضروری تھا کہ ند ہی اور

نىلى شناخت كوپس منظر ميں ركھا جائے۔

عبد سلاطین میں چونکہ کوئی ایک حکم ال خاندان ذیادہ عرصہ برسر اقد ارتبیل دہائی ایک کی ایک خاندان کو دہ سیا کا اور اخلاقی مرتبہ تیں ملاکہ جس کی دجہ سے اس کے ساتھ وفاداری متحکم رہے۔ حکم ال خاندانوں کی تبدیلی سے اسراء بھی بدلتے رہے۔ لیکن مغلید دور میں مغلیہ خاندان کی جڑیں بہت مجری ہوگی تھیں۔ بیابی حکومت کا جواز تیور سے شروع کرتے تھا اور اپنی حکم ان کی جڑیں وسط ایشیا افغانستان سے الکر کے ہندوستان میں آئے۔ تھے۔ اس لئے ان کے ساتھ جو چھنائی امراء تھے ان کے اس خاندان سے نسل در نسل نونس نعلقات تھے۔ مغل حکم انوں کی بیالیسی تھی کہ وہ ان چھنائی امراء کا احرام کرتے تھے اور ان کی بعادتوں کو بھی نظر انداز کر کے انہیں معاف کر دیا کرتے تھے۔ دوسر سے درجہ میں ایر ان کی بعادتوں کو بھی نظر انداز کر کے انہیں معاف کر دیا کرتے تھے۔ دوسر سے درجہ میں ایر ان کی بعادتوں کو بھی خود سے انظامی معاملات میں ماہر ہوا کرتے تھے۔ ان کے بعد امراء آئے تھے جو خاص طور سے انظامی معاملات میں ماہر ہوا کرتے تھے۔ ان کے بعد ہندوستانی امراء اور راجوت تھے۔

بایدادر ہایوں کے عہد تک امراءادر بادشاہ میں تعلقات کی نوعیت بہت مختف تھی۔
ان دونوں کے عہد میں بادشاہ کا منصب ابھی تک الی یا اعلیٰ نمیں ہوا تھا۔ بایر بادشاہ اپ عرد ج د زوال میں امراء کے ساتھ دوستا نہ تعلقات رکھتا تھا۔ ہمایوں کی جلاو لمنی میں اس کے امراءاس کے احکامات کی خلاف ورزی کرتے تھے مثلاً تر دی بیک نے جیسلمیر سے واپ ی پر ہمایوں کے حکم کے باوجودا پنا گھوڑ احمیدہ بانو کی سواری کے لئے نمیں دیا۔ لیکن اکر نے نہ صرف بادشا ہت کے ادارے کو مضبوط کیا ، بلکہ منصب داری سٹم قائم کر کے فوتی وانتظامی دونوں کو ملا کرائیل بادشاہ کے مخل شنم ادوں کو منصب دار بنا کر انہیں بادشاہ کے ماتھت کر دیا۔ یہاں تک کہ مخل شنم ادوں کو منصب دار اپنے ہم عصروں کے ماتھت کر دیا۔ ساتھ بی میں آئیس اتی مراعات دیں کہ مخل منصب دارا ہے ہم عصروں کے مقابلہ میں سب سے ذیادہ امیر اور دولت مند بن گئے۔

ادرنگ زیب کے عہد تک گرو بند ہوں، اور اختلاقات کے باوجود امراء متحدرہے،

اگر چددارااورادرنگ ذیب کی تخت نشینی کی جنگ نے ان میں دراڑی ضرور ڈال دی تھیں۔
گراس کے بعد سے جوسیا کی تبدیلیاں آئیں انہوں نے امراء کو بھی تقسیم کیا، اور بادشاہت
کا دارہ بھی ان سے متاثر ہوا، اب تخت نشینی کی جنگوں میں امراء کو یہ فیصلہ کرنا پڑا تا کہ دہ کس
امیدوار کے ساتھ ہیں۔ جو امیدوار تخت حاصل کر لیتا تھاوہ اپنے نخالف امراء کو یا تو تمام
عہدوں، جا گیروں اور مراعات سے محروم کر دیتا تھا یا آئیس قبل کر ادیتا تھا، اس نے امراء کو
تقسیم در تقسیم کر کے دکھ دیا۔ باربار کی وفا دار کی بدلنے سے ان میں موقع پرئی کے جذبات
پیدا ہوئے۔ اپنی بقا کے لئے خوشا کہ کو بطور ہتھیار استعال کرنا شروع کر دیا۔ اس صورت
حال سے وہ امراء بھینی طور پرمتاثر ہوئے کہ جن کا تعلق ' فانہ زاد'' امراء سے تھا۔ مثلاً آخری
عبد مغلیہ میں اس تبدیلی کے بارے میں ایک مورخ مرزامحہ یوں کھتے ہیں:

"رزیل و ذلیل لوگ اعلی عہدوں پر پہنے گئے تھے۔ کم منصب خانہ زادگان برسب عدم قدر دانی باد جوداس کے کہان میں جوہر قابلیت موجود تھا۔ زاویہ کمٹائی میں ناکائی اور سیاہ بختی سے اپ دن گزارر ہے تھے۔ عاقبت نامحود مندووں نے وفتر وں پر اپنا تسلط اور اقتدار جمایا ہوا تھا کہ ہر بے ضابطہ (ناجائز وغیر قانونی) کام کے لئے اگر مقر رنقذ رقم ان کے میں (جیبوں میں) پہنچادی جاتی وہ کام فور آبو جاتا تھا۔ انہوں نے عمدہ عمدہ جاکہ ور بادہوکر خاک ہرا ہروگئے تھے۔ اور اس

ڈاکٹر محمد یا مین نے اس کی منظر میں سادات بارحد کی تاریخ کا مطالعہ کیا ہے۔ اگر چہ
اس خاندان کا دجود عہد سلاطین میں بھی تھا مگران کا عروج عبد مغلیہ میں ہوا۔ طویل عرصہ
ہندوستان میں رہنے کی وجہ سے نقافتی اور ساتی طور پر یہ ہندوستانی ہو گئے تھے، اس وجہ سے
ان میں اور مخل وایرانی امراء میں ابتدائی سے فیج حاکل دبی۔ یہ غیر کمکی امراء اہل ہندوستان

کو تقارت کی نظر سے دیکھتے تھے، اور ثقافتی طور پر انہیں اپنے سے کم تر گردانتے تھے۔ لیکن سادات بارھہ نے جنگوں میں جس بہادری و شجاعت و جواں مردی کا ثبوت دیا اس کی وجہ سے اس خاندان نے عزت واحر ام حاصل کرلیا تھا۔ لیکن ان کا عروج اس وقت ہوا کہ جب انہوں نے فرخ سیر کی تخت نشینی میں اس کی مدد کی۔ بیدو بھائی حسین علی خاں اور سیر عبداللہ خاں سے جو تاریخ میں بادشاہ گرد کے نام سے مشہور ہوئے۔

تخت نشنی کی خانہ جنگیوں نے جہاں ایک طرف امراء کوئی گروہوں میں تقسیم کردیا تھا،
وہاں بادشاہ کی مالی پوزیشن انہائی کمزور ہوگئ تھی۔ کیونکہ جنگ کے وقت فوجیوں کوزیادہ
شخواہیں دینا، امراء کی جمایت حاصل کرنے کے لئے انہیں تخذ تحا نف دینا، اور جنگ کے
دوران مالیہ کی صورت
دوسرے اخراجات کے لئے رقم کی ضرورت ہوتی تھی، جو جنگ کے دوران مالیہ کی صورت
میں وصول نہیں ہوتی تھی۔ لہذا جب جہاں دارشاہ اور فرخ سیر کے درمیان جنگ کی تیاریاں
ہوئیں تو دونوں کے پاس مالی وسائل نہیں تھے۔ پیپوں کی ضرورت پوری کرنے کے لئے
فرخ سیر نے پٹینٹ ہرکولوٹا مہا جنوں اور ولندین کی تاجروں سے زیر دی خرچ لیا، دوسری طرف
جہاں دارشاہ کے پاس خز انہ خالی تھا۔ لہذا اس نے شاہی استعمال کی چیزیں جسے تمواریں،
خرجر ، کنگن اور ظروف فوجیوں کو بطور تخو اہور سے دیے۔

اگر چدارادت خال نے مغلوں کے دستورالعمل کوتح ریر کرتے ہوئے لکھاہے کہ جب فئے مند شنم ادہ تخت حاصل کر لیتا تھا تو وہ اپنے حریف امراء کومعاف کر دیتا تھا۔اس دستور پر ابتداء بیس تو عمل ہوا گر فرخ سیر نے اس کی خلاف ورزی کرتے ہوئے قدیم امراء کوجن میں ذوالفقار خال شام تھا نہ صرف قبل کر دیا بلکہ اس کی لاش کی تشہیر کرائی مجمہ یا بین نے فرخ سیر کے دیلی میں داخل ہونے اور جلوس کے بارے میں لکھاہے کہ:

(11 فروری 1713) جہا ندار شاہ (خطاب خلد آ رام گاہ) کو قتل کیا گیا۔اس کا سرایک لیے بانس پرنصب کر کے ایک ہاتھی سوار مخف کے ہاتھ میں دیا گیا، جب کہ اس کا دھڑ دوسرے ہاتھی کی کمر پر الٹکا یا گیا، ذوالفقار خال کی لاش تیسرے ہاتھی کی کمرے اس طرح باندھی گئی کہ اس کا سرینچ کی طرف آویز ال تھا۔ یہ بھیا تک جلوس جس کی قیادت فرخ سیر نے کی دارالخلاف دیلی میں اس شان سے داخل ہوا۔''

اس کے بعد سے بیروایت چل پڑی کی حریف امیدواروں کا نہ صرف آل ہونے لگا بلکہ ان کی جائیدادیں ضبط کر کے حمایتی امراء میں تقتیم ہونے لگیں۔

فرخ سیر کی تخت نشینی میں سید برادران کا ہاتھ تھا۔ اس لئے بعض مورخوں کا خیال ہے
کہ بادشاہ تھیں برائے نام تھا، جب کہ جملہ اختیارات سید بھائیوں کے پاس تھے۔ محمہ یا مین
اس کے برعکس بید لیل دیتے ہیں کہ ایسانہیں تھا، کیونکہ فرخ سیر کی تخت نشینی کے بعد قدیم
امراء کو بھی مناصب دیئے گئے۔ ان کا کہنا ہے کہ اگر ذوالفقار خال اپنے آپ کوان کے
حوالے کردیتا تو وہ اس کے لئے بادشاہ سے معانی دلا دیتے۔

سید برادران نے حکومت کی پالیسی کو وسیع تر بنانے کے لئے جواقد امات کئے ان میں سب سے اہم یوتھا کہ مرب طوں اور را جودتوں سے اجھے تعلقات قائم کئے جا کیں، کیونکہ اور نگ زیب کے عہد میں اور بعد کے حالات نے بیٹا بت کر دیا تھا کہ خل سلطنت کا تحفظ اس میں ہے کہ ان دو طاقتوں سے جنگ کر کے تو انائی کوضائع نہیں کیا جائے۔ اس کے علاوہ انہوں نے اور نگ زیب کے بعض اقد امات سے انحراف کرتے ہوئے، ہندوؤں میں وفا داری کے جذبات بیدا کرنے کے لئے جزیر ختم کر دیا اور بناری کے یاتریوں پر سے نیکس اٹھا دیا۔

لیکن مغل سلطنت میں ٹوٹ چھوٹ کا جوسلسلہ شروع ہو چکا تھا، اس نے ریاست اور اس کے اداروں کو کمزور کرنا شروع کر دیا۔ آپس کے جھگڑوں اور تنازعوں کی وجہ سے بد انتظامی ہرطرف بھیل گئی۔ لہذا جب ادارے اور ان کی روایات نہیں رہتی ہیں تو لوگ اپنے کام کے لئے بدعنوانی کے راہتے تلاش کرتے ہیں۔لہذا سیدعبداللہ خال کا دیوان رتن چند اپنے غرور و تکبراور دشوت کی وجہ سے بہت جلد بدنام ہو گیا جس کی وجہ سے انتظامات میں گڑ بڑر ہے گئی۔

اداروں کی کمزوری کا دوسرا سبب سازشوں کا پیدا ہونا ہے۔ جب اختیارات سید ہرادران اوران کے حامیوں میں مرتکز ہوگئے تو ان کے خالف امراء نے سازش کوبطور ہتھیار استعال کرنا شروع کیا اور فرخ سیرکوان سے بدگمان کرنے کی مہم ان کا مقصد ہوگیا۔ سازش کے نتیجہ بی میں خوشا کہ کوبطور وسیلہ اختیار کیا گیا تا کہ اس کے ذریعہ سے منصب واختیارات حاصل کئے جا کیں۔

چونکہ فرخ سرکواحساس تھا کہ اس کے اقتدار کی وجہ سید برادران ہیں اس لئے وہ ان سے خوفزدہ رہتا تھا اس خوف کو ان کے خالف امراء نے استعال کیا، جس کی وجہ دونوں جانب سے ساز شوں کا سلسلہ شروع ہوا، جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ سید برادران نے فرخ سرکو گرفتار کر کے ذلت کے ساتھ قل کرادیا۔وہ پہلامنل بادشاہ تھا کہ جے تخت سے اتار کر قید کیا گیا اور پھر قل کیا گیا۔ اس قل نے سید برادران کو بادشاہ کر بنا دیا۔ محمد یا مین اس قل کے بارے میں کھتے ہیں کہ:

دین دارخاں ۔۔۔۔ معدا پے بد ذاتوں کے شاہی حرم سرا میں داخل ہوا،اس نے شاہی بیگات کے پردے داحتر ام کا ذرالحاظ نہیں کیا۔ نہایت و هٹائی سے فرخ سیر کی تلاش میں اس نے کمروں کی تلاثی کی اور مستورات شاہی کو ایذا کیں دیں ۔۔۔۔ جب فرخ سیر کو اندازہ ہوگیا کہ اس کا بچنا ناممکن ہے تو وہ شمشیر ہاتھ میں لے کر نکلا اور چند ضربیں ان نمک حراموں کو ہاریں ۔۔۔۔ اے بہت جلد نہتہ کرلیا گیا۔ اس یہ جر سے دست وگر بیان کو پکڑ کر اس پر قابو پالیا گیا۔ اس پر ہر

### طرف سےلاتوںاور مکوں کی بارش کر دی گئی۔

آخری دو ماہ قید و بند کی تکلیفوں کے بعد اس کا گلا گھوٹ کر مارڈ الا گیا۔ سید برا در ان نے اس پر ہی بس نہیں کیا، بلکہ آگرہ میں مغلوں کے جمع شدہ خزانے کولوٹ لیا۔ یہاں تک کہ شاہی حرم کی خوبصورت عور توں کو بھی عبداللہ نے اپنے تصرف میں لیالیا۔ لیکن ایک بار جب بادشاہ اور تخت کا احرّ ام نہیں رہا تو اس کے بعد کوئی ادارہ ایسا نہیں تھا کہ جو ملک میں امن وامان اور پائیدار انتظام کو برقر ارر کھ سکتا۔ اب بادشاہ کی حیثیت محض کھ پتلی کی ہوکررہ گئی میں لئے اس میں تو سید برادران کی مخالفت کرنے کی ہمت نہی ، مگر تو روان دایرانی امراء کی سازشیں جاری رہیں، رفع الدولہ اور رفع الدرجات کے بعد جب محمد شاہ تخت شین امراء کی سازش کے ذریعہ بہلے حسین علی خال کا تی ہوا، اور بعد میں سیدعبد اللہ خال قید و قتل ہو ہو ۔۔

تاریخ کا بیالمیہ ہے کہ سید برادران نے جوسلوک فرخ سیر کے ساتھ کیا تھا، اس سے زیادہ المناک سلوک ان کے ساتھ ہوا۔ان کے مال واسباب کولوٹ لیا گیا۔

سادات بارھہ کی داستان ایک خاندان کے عروج و زوال کی داستان ہے کہ جومغل سلطنت کے زوال اور ٹوٹ پھوٹ کے پس منظر میں ہوئی ،اس نے نہ صرف بادشاہت کے ادار کے فتم کر دیا ، بلکہ امراء کا ادارہ کہ جو بادشاہت کا سب سے مضبوط رکن ہوتا ہے وہ بھی خانہ جنگیوں ،سازشیں اور رقابتوں کی وجہ سے کلڑے کلڑے ہوگیا۔اس لئے جب مرہٹوں کی طاقت ابحری تو مغل سلطنت کا دفاع کرنے والا اور کوئی نہیں رہاتھا۔

ڈاکڑ محد یامین کی بیکتاب ایک اہم وستاویز ہے۔ جس میں تاریخ کے بہت ہے اسباق موجود ہیں۔

#### خلعي

مشرق اورمغرب کے حکمرانوں میں بدر سم تھی کہ وقا فو قا اپنے امراء کوخلعت دیا کرتے تھے۔اس کی ابتداء کے بارے میں کہاجا تا ہے کہ بدر سم چین سے شروع ہوئی ،گر مسلمان حکمرانوں نے اسے ایرانی بادشا ہوں کی تقلید میں اختیار کیا، عباسی عہد میں حکمرانوں نے اپنے امراء کو بطور انعام خلعت عطا کرنی شروع کر دی تھی۔ عام طور سے خلعت اس وقت دی جاتی تھی کہ جب کوئی حکمراں ،اوراس کے خاندان کے لئے قابل قد رخدمت سر انجام دیا تھا ،لیکن اس کے ساتھ ہی خلعت دینے کے اور بھی مواقع ہوتے تھے۔مثلاً تہواریا خوثی کے موقع پر امراء کو بطور انعام خلعتیں دی جاتی تھیں۔ دو حکمراں آپس میں اچھے تعقات قائم کرنے کی غرض سے تحقیم کا نف میں خلعتیں بھی بھیجا کرتے تھے۔سفیر کی آ مد پر ، اسلور خوشنودی خلعت دی جاتی تھی وغیرہ وغیرہ۔

خلعت دینے کی اس سم کے پس منظر میں ''نظر سے بادشاہت'' بھی کار فر ماتھا۔ بادشاہ کی حیثیت ملک میں سر پرست کی ہوتی تھی ، للہذا ہے اس کی ذمہ داری تھی کہ وہ اپنی رعایا کی حیاظت کرے، بلکہ ان کے لباس اور غذا کا بھی خیال رکھے۔ اس کے وض رعایا کا بیفرض تھا کہ وہ بادشاہ کے ساتھ وفا دار رہے۔ للبذا ہم دیکھتے ہیں بادشاہ انعامات کے ذریعہ رعایا پر اپنے تسلط کو قائم کرتا تھا۔ انعامات کے سلسلہ میں دہرامعیار تھا۔ امراء اور خاص افراد کے لئے بادشاہ کی جانب سے ہیرے جواہرات، ہاتھی گھوڑے اور خلعت ہوا کرتے تھے۔ جب کے عوام کے لئے خیرات کا طریقہ تھا۔ بادشاہ جب ہم جاتاتو اس پر سے نقتی کی خمادر کرکے کے وام

عوام میں تقسیم کرائی جاتی تھی۔ای طرح سے امراء کے لئے بادشاہ اپنے مطبخ سے کھانے کی خاص اقسام بطور تخذ بھیجا کرتا تھا، جو''تورہ'' کہلاتا تھا۔ جب کہ عوام کے لئے قحط اور خشک سالی کے موقعوں پر''لنگر خانے'' ہوتے تھے کہ جہاں سے آئییں کھانامل جایا کرتا تھا۔ یہ طبقاتی فرق معاشرہ کی تقسیم کو ظاہر کرتا تھا۔

خلعت کے موضوع پر 1999 میں جنوبی ایشیا پر 28 کانفرنس میں جو کہ میڈیس، وسکانس میں ہوئی، اس میں جو مقالات پڑھے گئے، انہیں اسٹیوارٹ گورڈن Robes of Honour: Khilat in فی (Stewart Gordon) ہیں ایڈٹ کر کے شائع کیا Pre-Colonial and Colonial India (2003)

اس کتاب میں جومقالات شامل کئے گئے ہیں،ان میں خلعت کے مختلف پہلوؤں پر حقیق کی گئی ہے،اور یہ بحث کی گئی ہے کہاس کے پس منظر میں کون می روایات تھیں،اور حکمراں ان کے ذریعہ کون سے مقاصد حاصل کرنا چاہتے تھے۔

اسٹیوارٹ گورڈن نے تعارف کے طور پر جو مقالہ لکھا ہے، اس میں اول تو انہوں نے ای ۔ ڈبلیو بککر (E.W.Bucklar) کا حوالہ دیا ہے کہ جب حکمر ان کی کو خلعت عطا کرتا تھا تو آئی سے علامتی طور پر بیہ مطلب تھا کہ وصول کنندہ کو حکمر ان کے جسم کا ایک حصہ بنادیا گیا ہے۔ یعنی اس میں ادر حکمر ان میں گہرے روابط اور تعلقات قائم ہو گئے ہیں اور اب بیاس کا فرض ہے کہ حکمر ان کا دفاع کرے، اور خود کو اس کے جسم کا ایک حصہ بچھتے ہوئے اس کی گرانی کرے کہ اے کوئی زنہیں بنچے۔

گورڈن کے نزدیک خلعت کا ایک علامتی مقصد سے بھی تھا کہ دینے والا اس کا سرم رست ہے،اور لینے والے کے جسم کوڈ ھک کروہ اس کی حفاظت کا ذمہ لے رہا ہے لیکن ساتھ جی سے بھی کہا جاسکتا ہے کہ خلعت کو بطور انعام دے کر حکمراں امراء کے ساتھ شرکت کے جذبات کا بھی اظہار کرٹا جا ہتا ہو کہ انظامی امور ادر حکومت کے کاموں میں دونوں برابر کے شریک ہیں ۔

جیںا کہ ہم دیکھتے ہیں، دربار کی رسو مات اور ادب آ داب آ ہستہ آ ہستہ معاشرے کے دوسرے طبقات میں بھی آ جاتے ہیں۔ اس لئے ضلعت دینے کا رواج دربارے نکل کر امراء کے سرکل میں بھی آ گیا تھا۔ برابر کے امراء بھی ایک دوسرے کوبطور دوتی دیا کرتے سے ہم مرتبہ امیر کوبطور سر پرست میتخددیتے تھے۔

خلعت یاخرقه کااستعال صوفیا کے سلسلوں میں بھی تھا، جب مرشدا پنے خلیفہ کوخرقہ یا لباس دیتا تھا تو بیاس کوبطور جانشینی کے لیا جاتا تھا۔اس طرح سے خلعت کا سیکولراور ندہبی دونوں طرح سے استعال ہوتا تھا۔

ہندوستان میں عہدسلاطین میں حکمرانوں کی جانب سے ضلعت بطور انعام دینے کی رسم قائم ہو چکتھی، جو بعد میں مغلیہ دور میں جاری رہی، جبکہ دربار سے نکل کر معاشر ہے کہ دوسر سے طبقوں میں بھی اس کا رواج ہوگیا تھا، مثلاً سکھوں کے گرو اُن گد (Angad) کے بارے میں ہے کہ وہ سال میں دومر تبداینے مریدوں میں خلعتیں تقیم کرتے تھے۔

مغل دور کے بارے میں ہمارے پاس فاری ماخذوں سے معلومات ہیں۔ مغل بادشاہ سال میں دومر تبدا مراء میں خلعتیں تقلیم کرتے تھے۔اس کے علاوہ مختلف مواقعوں پر خاص خاص امراء یاسفیروں کو بھی دربار میں سیاعز از دیا جاتا تھا۔اس مقصد کے لئے شاہی کارخانہ جات میں خلعتیں تیار ہوتی تھیں۔

میں خلعتیں تین، پانچ، چھادرسات پارچوں پرمشمل ہوتی تھیں۔ تین پارچوں پرمشمل خلعت میں گیڑی، جامہ،اور کمر بند ہوا کرتا تھا۔ پانچ پرمشمل خلعت میں سر بچ ، بالا بند،اور نیم آستین زیادہ ہوا کرتی تھی ،سات پارچوں میں گیڑی، قبا،کوٹ،دو جوڑ سے شلوار کے،دو تیم، دو کمر بند اور ایک گردن یا سرکا رو مال ہوا کرتے تھے۔ جہاں گیرنے ایک خاص خلعت ایجاد کی تھی جونا دری کہلاتی تھی۔ بیضلعتیں موسم سر ما اور موسم برسات میں دی جاتی تھیں۔اگر بادشاہ کسی کوملیوس خاص عطا کرتا تھا تو یہ بڑے اعز از کی بات تھی ،اس کا مطلب تھا کہ اعز از پانے والا اس کے جسم کا حصہ بن گیا ہے۔

جب کمی کوخلعت عطا کیا جاتا تھا،تو لینے والا دربار میں چہارتسلیم ادا کرتا تھا۔ بیہ روایت تھی کہ خلعت لینے کے بعد فوراً اسے پہن کر دربار میں آئے ،اس کے بعد وہ پھر بطور شکرانہ کے چہارتسلیم ادا کرتا تھا۔خلعت کے ساتھ اَکثر دوسرے انعامات بھی ویئے جاتے تھے،جن میں تکوار، تیر کمان ، ہاتھی ،گھوڑا، یا ہیرے جواہرات ہوا کرتے تھے۔

اگر کسی امیر کوخلعت نہیں ملتی تھی تو اس کا مطلب میہ ہوتا تھا کہ وہ بادشاہ کی نظروں سے
گر گیا ہے یا اس کی و فا داری مشکوک ہے۔اگر اسے، اس کے مرتبہ وعہدے کے مطابق
خلعت نہیں ملتی تھی تو تب بھی در بار اور ہمسروں میں اس کی بے عزتی ہوتی تھی۔اس لحاظ
سے دیکھا جائے تو خلعت کی رسم کے ذریعہ بادشاہ اپنے امراء کے کردار، ان کے رویوں،
اور طور طریق پر کنٹرول رکھتا تھا۔ جب وہ ان کی و فا داری سے مطمئن ہو ہاتا تھا تو انہیں ان
کے عہدے کے حساب سے خلعت دے کردوبارہ سے وفا داروں میں شریک کر لیتا تھا۔

مشیل ماس کیل (Michelle Maskiell) اور ایڈرین میزے زہریلی خلعت کے موضوع پر آ رشکل لکھا ہے۔خاص طور ہے راجستھان میں اس مفروضہ کومقبول عام بنایا گیا کہ اور نگ زیب نے پرتھوی سنگھ راٹھور کو زہریلی خلعت بھیجی تا کہ اسے پہن کر اس کی موت واقع ہو جائے۔ دیکھا جائے تو بیعوامی اور مقبول عام مفروضے تاریخ میں مغل بادشاہوں اور راجبوتوں کے درمیان ان سیاسی تعلقات پر روشنی ڈالتے ہیں کہ جو بے انتہا کشیدہ ہو گئے تھے اور دونوں جانب ہے ایک دوسرے پر اعتبار نہیں رہا تھا۔لہذا اس پس منظر میں اور نگ زیب کی جانب سے ایک دوسرے پر اعتبار نہیں رہا تھا۔لہذا اس پس منظر میں اور نگ زیب کی جانب سے دیا گیا خلعت کا تخد باعث عزت نہیں، بلکہ موت کا

پروانہ تھا۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ لوک کہانیوں اورعوامی تصور میں سیاسی تعلقات کوکس انداز سے پیش کیا جاتا ہے۔

کیل منونے اپنے آرٹیل میں برطانوی اقتدار کے اس پہلوپر دوشی ڈالی ہے کہ جب مغل اقتدار ذوال پذیر ہو چکا تھا اور کمپنی اور اس کے عہد بدار اب مغل حکر ال کی نہ تو بالا دئی منام کرنے پر تیار تھے اور نہ ہی مساوی سلوک، بلکہ سیاسی اقتدار کے ساتھ ہی ان میں احساس برتری پیدا ہوگیا تھا۔ اس لئے انہوں نے ایک طرف بادشاہ کونذرد بی بند کر دی جو کدر عاب سے وفاداری کی علامت تھی ، اور دوسری جانب بادشاہ سے خلعت لینے میں تال کرنا شروع کردیا ، کیونکہ اس سے بادشاہ کی برتری ٹابت ہوتی تھی۔

خلعت کی اس رسم سے ہندوستان میں مغل اقتدار کے عروج و زوال کو بھی سمجھا جا سکتا ہے۔



#### ويوبند

معاشروں میں سیاسی وساجی اور نہ ہبی تبدیلی ہوتی رہتی ہے لیکن پر تبدیلی معاشر ہے کے تمام طبقوں کے لئے پندیدہ نہیں ہوتی ہے۔خصوصیت سے نہ ہی جماعتیں اور علماء نہ ہب میں کسی بھی تبدیلی کو<sup>من</sup> فی معنوں میں لیتی ہیں کہ جس کی وجہ سے ن**ہ** ہب کی اصل شکل مجرُ جاتی اورمنخ ہو جاتی ہے۔لہٰذاان تبدیلیوں کے خلاف نہ ہی گروہوں میں رومل پیدا ہوتا رہتا ہے جو بھی مزاحت کی شکل میں ابھرتا ہے، بھی بغاوت کی شکل میں اور بھی اصلاح کی تحریک میں،ان رجانات کوہم اس طرح سے بیان کر سکتے ہیں کہ بھی احیاء دین اورتجدید کا نحرہ لگایا جاتا ہے اور معاشرے میں جدیدیت کی خالفت کی جاتی ہے۔اس کا مقصد بدہوتا ہے کہ وقت نے مذہب کو جدتوں ہے آلودہ کردیا ہے، البذااس آلودگی کو یاک صاف کر کے نہ ہب کواس کی حقیقی واصلی شکل میں لایا جائے۔اس مقصد کے لئے اصلاحی تحریکیں اٹھتی ہیں،جن کی کوشش ہوتی ہے کہوہ ساسی طانت کے سہارے ایے مقصد میں کامیابی حاصل کریں۔اس کی مثال شاہ ولی اللہ (وفات 1762) کی تحریک ہے کہ جس کی کامیابی کے لئے انہوں نے امراءادرسر برآ ورد ہلوگوں کی حمایت حاصل کرنے کی کوشش کی تھی۔ چونکہ پیہ عہد جمہوری نہیں تھا ، اورعوام کے بارے میں بہتاثر تھا کہ وہ جابل اور غیر مہذب ہوتے ہیں،لہذاانہیں اوپر سے طاقت وتوت کے ذریعہ ہی ٹھیک کیا جاسکتا ہے۔اس وجہ سےعہد وسطی کے مصلحین حکمرانوں،ادرامراء کے ذریعہ اپنے مقاصد کی تکمیل جا ہے۔ اس کی دوسری شکل بغاوت اور سلح جدو جهد کی ہوتی تھی کرریاست پر قبضہ کر کے ،اس

کی ہدو سے غدہب کی اصل شکل کو نافذ کیا جائے۔ اس شم کی کوششیں اسلام کے علاوہ دوسرے غداہب ہیں بھی ہوتی ہیں، جیسے عیسائی مصلح کالون (Calvin) نے سوئٹز دلینڈ کیشر جنیوا ہیں اپنی حکومت قائم کر کے وہاں غربی توانین کوز بردی نافذ کیا تھا۔ ہندوستان میں اس کی مثال سیدا حمد شہید کی تحریک ہے کہ جنہوں نے سرحد میں اسلامی ریاست کے قیام کی کوشش کی ، اور طاقت کے ذریعہ شریعت کا نفاذ کیا۔

اٹھارہویں صدی ہے جب سلمان ممالک میں یورپی کولونیل ازم آیا اور یہ ملک آزادی کھوکرنوآبادیات بن گئے ، تو اس بارجدیدیت کی لہر کولونیل ازم کی سر پری میں آئی ، اس نے سلمان معاشرہ میں دور بھانات کو پیدا کیا۔ایک تو بیتھا کہ مغربی جدیدیت کوتسلیم نہیں کیا جائے ، اور اپنی قد امت کو برقر اررکھتے ہوئے نہ ہی معاملات میں علاء سابقہ کی تقلید کی جائے۔تا کہ اس تقلید کی بنیاد پر معاشرہ کو متحدر کھا جا سے۔اس کے برکس ایک وہ گروہ بھی تھا کہ جو یہ بھتا تھا کہ جدیدیت سے انکار کرنا ہی ماندگی کو قبول کرنا ہے، البذا جہاں سابی اور سابی و معاثی تبدیلیوں کو قبول کیا جائے ، وہاں حالات کے تحت ند ہب کو بھی ان تبدیلیوں کے قبول کیا جائے ، وہاں حالات کے تحت ند ہب کو بھی ان تبدیلیوں کے مطابق تفیر و تشریح کی جائے۔ ہندوستان میں سرسیداحہ خاں وہ پہلے دانشور تھے کہ جنہوں نے اسلام کر تی پندنظر ریکو فروغ دیا۔

ان دور جمانات نے مسلمان معاشرے میں دو طبقے پیدا کر دیئے: ایک قدامت پرست جوعلاء کے زیر اثر تھے اور دوسرے جدید تعلیم یا فتہ ، جواسلام کوتر تی پذیرشکل میں د کیھنے کے خواہش مند تھے تا کہ وہ اپنے عقا کد کوبھی برقر ارر کھ کیس اور جدیدیت کوبھی اختیار کرسکیں۔

اس پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے، اگر بار پرا ڈیلیے منکاف (Barbara Daly) (Metcalf کی کتاب: برطانوی عہد میں اسلام کا احیاء: دیو بند، Islamic Revival) (in British India: Deoband, 1860-1900(1982) کا مطالعہ کیا جائے تو اس سے انداز ہوتا ہے کہ کولوٹیل ہندوستان میں احیاء اسلام کی جو ترکیکیں انجریں،ان میں دیو بند کے مدرسہ کا کیا کر دار رہاہے۔

علاء کے رویہ علی ایک زبردست تبدیلی اٹھارہویں صدی علی آئی، جب کہ خل سلطنت ذوال پذیر ہوری تھی، اوران کے ہاتھوں سے سای طاقت نگل ری تھی ،اس مرحلہ پرعلاء کا نقط نظریہ تھا کہ سلمان معاشرہ کو تحداور شغق رکھنے کے لئے ضروری ہے کہ ان کے فقی اور فرقہ وارانہ اختلافات کو ختم کر دیا جائے۔ بھی رویہ صوفیاء کے سلسلوں میں تھا کہ اب یہ روایت پڑی کہ ایک فرد بیک وقت کی صوفی سلسلوں میں بیعت کرسکتا ہے۔ ان رجحانات کا ایک بی مقصد تھا کہ آپس کے حقیق جھڑوں اور فرقہ وارانہ تناز عات کو ختم کردیا جائے۔

صورت حال اس وقت اور زیادہ بدلی کہ جب ایسٹ انٹریا کمپنی سیاسی طور پر بااقتد ار ہوگی، اور 1803 میں جب لارڈ لیک نے دہلی پر قبضہ کیا تو مغل بادشاہ محض برائے نام رہ گیا۔ لیکن سے برائے نام حکومت بھی 1857 کے ہنگامہ کے بعد ختم ہوگئ، اور ملک پر انگریزوں کا کھلے عام اورواضح طور پر قبضہ ہوگیا۔ 1857 کے فور أبعد جوسیاس وساجی انتشار مقاس نے مسلمان معاشرہ کوایک ایسے صدمہ سے دو چار کردیا کہ اس میں سوچنے ، بجھنے، اور حالات پرغور کرنے کا حوصل نہیں رہا۔ لیکن آ ہستہ آ ہستہ جب تھائی سے مجموعہ کیا، تو اس صورت حال میں ایسے گروہ اور جماعتیں انجر ناشروع ہوئیں کہ جنہوں نے نے ماحول اور تبدیلی کے تحت راستوں کا تعین کرنا شروع کیا۔

1857 کے دس سال بعد، مدرسرد یو بند کا قیام عمل میں آیا۔ نے حالات میں اس کی تشکیل بھی فیرروایتی ہوئی۔ دیو بند کے باندوں نے اس عرصہ میں جہاں جدیدیت کی مخالفت کی وہاں اس سے سیکھا بھی اورا سے اختیار بھی کیا۔ مثلاً مدرسر کی تنظیم میں انہوں نے کولونیل اسکول کے ماڈل کوا ختیار کیا۔ جس میں نصاب، امتحان کا طریقہ کار، اورا تنظامہ کو

جدید خطوط پرتشکیل دیا۔ مدرسہ کے عہد بداروں میں سرپرست، مہتم ،صدر مدرس اہم ہوا کرتے تھے۔اس کو یو نیورسٹی کا ادارہ بناتے ہوئے قیام ہندوستان میں اس سے مدرسوں کا الحاق کیا۔ایک اور تبدیلی میں کی کہ اردو کو ذریع تعلیم بنایا، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ تمام ہندوستان اور دوسر سے اسلامی ملکوں سے آنے والے طلباء اردوزبان سی کھراپنے اپنے علاقوں اور ملکوں میں جاتے تھے، جس کی وجہ سے اردوزبان ان میں اتحاد کی علامت بن گئی۔مدرسہ پڑھ کی جدرسہ سے پڑھ کے طالب علم معجدوں، مدرسوں اور تعلیمی اداروں میں ملازم ہوئے، جس کی وجہ سے مدرسہ کے صدر مدرس مولانا محمود الحن نے یہ کہا کہ: ''اس سے پہلے ہندوستان میں (فرجمی) علم ہڑا محمدود تھا۔۔۔ یہاں تک کہ نماز جنازہ پڑھنے والا بھی مشکل سے ملتا تھا۔لیکن آج میام ہرشہر میں قصبہ اورگاؤں میں پھیل گیا ہے اور ہرا کی کے پاس اس کا مولوی ہے۔'' اس کے صدر مدارگاؤں میں پھیل گیا ہے اور ہرا کی کے پاس اس کا مولوی ہے۔'' اس کے صدر مدارگاؤں میں پھیل گیا ہے اور ہرا کی کے پاس اس کا مولوی ہے۔'' اس کے صدر مدارگاؤں میں پھیل گیا ہے اور ہرا کی کی تعداد 8,904 ہو چکی تھی۔

نصاب کے سلسلہ میں اس بات کا خیال رکھا گیا کہ بیہ معقول اور منقول دونوں کا امتزاج ہو۔ منقول نصاب میں حدیث کی اہمیت پر زیادہ زور دیا گیا، اس لئے مدرسہ کا اہم استاد شیخ الحدیث ہوا کرتا تھا۔ اگر چہاس بات کی کوشش ہوتی کہ طلباء کو نہ ہی علوم کے ساتھ ساتھ مختلف پیشے بھی سکھائے جا کیں ،گر بیم قبول نہیں ہو سکے،اور صرف خطاطی اور طب میں ضرور دلچہیں رہی۔ ان مضامین کے علاوہ جدید علوم کونصاب کا حصر نہیں بنایا گیا۔ خصوصیت سے فلفہ کو۔

مدرسہ میں کتب خانہ کا قیام بھی جدیدیت کی ایک علامت تھا۔اس کےعلاوہ طلباء کی رہائش کے لئے ہاسٹل کا بندو بست کیا گیا۔امتحانات زبانی اور تحریری دونوں شکلوں میں ہوا کرتے تھے۔

نقہ کے سلسلہ میں دیو بند نقہ حفیہ کے ماننے والے تھے۔وہ اس کے خلاف تھے کہ ضرورت بڑنے پر چاروں نقہی مسالک سے اپنی پہند کا فتو کی لے لیا جائے۔لہذا فتووں کی

اس یافار سے بیچنے کے لئے ان کی پالیسی تھی کہ ایک جامع فقہی نظام کی تشکیل کی جائے۔
اجتہاد کووہ فقہی مسلک میں رہتے ہوئے تھے۔اس سلسلہ میں وہ تین اصولوں کو مدنظر
رکھتے تھے۔(1) ایک روایات کا احیاء جو کہ ماضی میں کمزور ہوگئی تھیں، جیسے جج یا ہیوہ عورتوں
کی شادی(2) میلا دالنی، عرس،اور عید پرچھٹیوں کی ضرورت نہیں ہے،اور نہ ہی ان موقعوں
پرجشن منایا جائے۔(3) غیر ضرور کی رسو مات کو ختم کر دیا جائے، جیسے قرآن کے ختم ہونے پر
مضائی کی تقسیم وغیرہ ۔ فقہی معاملات میں اہل دیو بندکی دلیل تھی کہ لوگوں کو ایک عالم کے
فتو وَں کو قبول کرنا چاہئے ۔ فتو وَں میں بیا پٹی رائے کم دیتے تھے،علاء سلف کی رائے پر زیادہ
اعتبار کرتے تھے، کیونکہ ان کے نز دیک سابقہ علاء دانشمندوا ہی علم تھے، جب کہ موجودہ علاء اعتبار کرتے تھے، کیونکہ ان کے دو جودہ علاء

دیوبند میں دارالافآد کا کرداراہم رہا ہے۔ کیونکہ انگریزی حکومت کے قیام کے بعد عدالتوں کے قوانین بدل مجے تھے۔اس لئے انہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں پرزور دیا کہ وہ اپنے مسائل کے لئے دیوبند کے دارالافآد سے رجوع کریں۔ 1911ء سے یہ روایت ہوگئ تھی کہ تمام فتو رجٹر میں درج ہوتے تھے۔ان فتووں کے مطالعہ سے پتہ چاتا ہے کہ زیادہ تر فتوے عقائد، رسومات، وراثت، طلاق، عبادات، بدعات، مزاروں کی زیارت، درود کا پڑھنا، دوسر نے فرقے کے لوگوں اور غیر مسلموں کے ساتھ روابط پر تھے۔ نیارت، درود کا پڑھنا، دوسر نے قوانین سے ہونے سے احتر از کیا گیا ہے۔

اٹل دیوبند، شیعوں، اٹل حدیث، اور بریلویوں کے خلاف تھے، یہاس کے بھی قائل سے کہ بندوؤں سے ساجی تعلقات نہ رکھے جائیں۔ انگریزی حکومت کو تسلیم تو کرتے تھے، مگر انگریزی تو انین کے مخالف تھے، اور ضروری سجھتے تھے کہ اس کی مزاحت کی جائے۔ مشنری اسکولوں میں اڑکیوں کی تعلیم کے خلاف تھے۔ انگریزی اشیاء کے استعمال کو بھی منع کرتے تھے، جیسے بسکٹس، انگریزی دوائیں، رنگ، ماچس کا استعمال، انگریزی لباس،

کیمرہ، ٹیلی گراف،ٹوتھ برش اورفو نوگراف وغیرہ۔

کیکن کوشش کی کہ انگریزی حکومت کونا راض نہ کیا جائے۔ جب افغانستان کے باوشاہ نے 5000 روپید کی مدودینا چاہی تو انہوں نے حکومت کی ناراضگی کی وجہ سے قبول نہیں کی۔ جب ملکہ وکٹوریہ بیار ہوئی تو اس کی صحت کے لئے دعا کی گئی۔

دیوبند کے علاء نے خاص طور سے اس عہد میں ہونے والے مناظروں میں اہم حصہ لیا۔ ان مناظروں میں اہم حصہ لیا۔ ان مناظروں میں عیسائی مشنریز، آریسا جی، اور مسلمان علاء شریک ہوتے ہے۔ ان مذہبی بحثوں کی وجہ سے علاء کو بیموقع ملا کہ وہ اپنے خیالات ونظریات کو عوام سک پہنچا کیں۔ اس عہد میں چھاپہ خانہ کی ایجاد نے کتابوں، رسالوں، اور پہفلٹوں کی چھپائی اور تقسیم میں اہم کردارادا کیا۔ شالی ہندوستان میں بیر چھاپہ خانے ہر بلی ، مراد آباد، آگرہ ، میر تھ، اور دبلی میں قائم ہوئے کہ جہاں نم ہی کتابیں اردو میں شائع ہوتی تھیں اور ہندوستان کے دوسر سے علاقوں میں بھی جاتی تھیں۔ ان کتابوں کے ذریعہ مسلمان معاشرہ میں نہ صرف نہ ہی جذبہ انجرا، بلکہ اس نے نہ ہی شنا خت کو بھی مضبوط کیا۔

اس عہد میں جواصلاتی تحریکیں ابھریں ،ان کا استدلال بیتھا کہ چونکہ معاشرہ زوال پذیر ہے ،اس کئے ضروری ہے کہ فردگی اصلاح کی جائے۔اس عمل سے معاشرہ میں تبدیلی آئے گی۔ بیداصلاح نہ جبی اور روحانی ذریعوں سے ہونی چاہئے۔ جب معاشرہ کی نہ جبی شناخت مشخکم ہوجائے گی تواس بنیا دیر ہر طانوی کلچرسے مقابلہ کیا جاسکے گا۔

دیو بندگی تحریک میں اشراف طبقے نے حصالیا، کیونکہ اس تحریک میں وہ اپنی روایات اور قدروں کا تحفظ دیکھ رہے تھے۔لہٰذا انہوں نے مدرسہ کے قیام اور ترقی کے سلسلہ میں چندہ دیا۔اس سے وہ براہ راست حکومت سے متصادم بھی نہیں ہوتے تھے۔لہٰذاریاستوں کے نوابین اور حکومت کے ملازمین نے بھی مدرسہ میں چندہ دیا۔مدرسہ کے اسٹاف میں بھی جوعلاء تھے ان کا تعلق طبقہ اشرافیہ سے تھا۔لہٰذاعلی گڑھاور دیو بند دونوں طبقہ اشرافیہ کے دو

### نقطهائے نظری نمائندگی کرتے تھے۔

دیوبند نے اسلام کا جوور ژن دیاوہ خاصیت کا تھا، کہ جس کیل سے وہ ہندوستان ہیں مسلمان معاشرہ سے ان رسو مات کو نکالنا چاہتے تھے کہ جو مقامی کلچر ہیں تھیں اور جو ان کی ندگی کا حصہ بن گئی تھیں۔ وہ ہراس فرقہ سے کہ جو ان کے خیالات سے دور تھا کوئی تعلق نہیں رکھنا چاہتے تھے۔ ہندو دَن سے جھی ساجی تعلقات کے خلاف تھے۔ اس لحاظ سے وہ مسلمان معاشرہ کو علیحدگی ہیں لے جا کر ان کو انگریزی، ہندووانہ، اور دوسر نے فرقوں کے اثر ات سے محفوظ رکھنا چاہتے تھے۔ ابتدائی دور ہیں وہ سیاست سے بھی دور تھے۔ گر بعد کے مالات نے ان کے خیالات کو بدلا، وہ سیاس طور پر متحرک ہوئے اور پان اسلام ازم و مالات نے ان کے خیالات کو بدلا، وہ سیاس طور پر متحرک ہوئے اور پان اسلام ازم و خلافت کی تحریک میں مرکزم رہے، 1919 میں جمیعت علاء ہند کے پلیٹ فارم سے کا تگری کی جمایت کی اور ہندوؤں سے بہتر تعلقات کا پر چار کرتے ہوئے مسلمانوں کے حقوق کی کی جمایت کی اور ہندوؤں سے بہتر تعلقات کا پر چار کرتے ہوئے مسلمانوں کے حقوق کی بات کی۔ سیاس طور پر تو ان میں میہ تبدیلی آئی، مگر نہ ہی معاملات میں وہ ای طرح سے اٹل



### بربلوي

اٹھارہویں صدی کے ہندوستان میں سیاس طالات کے پیش نظراس ہات کی کوشش ہوتی تھی کہ مسلمان معاشرہ میں ذہبی فرقوں اور صوفیاء کے سلسلوں کے اختلافات کو خم کر کے یا گھٹا کر آنہیں باہم ملایا جائے ۔ لیکن کولوٹیل دور میں کہ جہاں سیاسی آ زادی تو نہ تھی ، گر ذہبی آ زادی تھی ، وہاں مسلمانوں کے فرقوں نے اس بات کی کوشش کی کہ اپنے سے علاوہ دوسر نے فرقوں کو تعلیم میں مسلم میں بعض فرقے دوسر نے فرقوں کو تعلیم میں کر کے مصرف اپنی بالادی قائم کی جائے۔ اس سلسلہ میں بعض فرقے اس مدتک گئے کہ انہوں نے اپنے خالفین کو گراہ ، اور کا فرتک قرار دیدیا۔ چنانچہ ان اختلافات کو ہم دیو بندیوں ، الل صدیث ، عمویوں ، احمدیوں ، تبلی جماعت کے بیروکاروں ، احدید یوں ، احمدیوں ، تبلی جماعت کے بیروکاروں ، اور پہلویوں میں دیکھتے ہیں۔ اگر چہدیتمام جماعتیں اور ترکیکیں اسلائی تھیں ، اور انہوں نے ، اور اجتماعات شامل تھے۔ ایک خاص بات اس عہد کی ہے بھی مدارس ، مساجد، مزار ، فتوے ، اور اجتماعات شامل تھے۔ ایک خاص بات اس عہد کی ہے بھی فیصلوں میں وزن ہوجائے۔

بریلوی فرقہ کہ جس کے پیروکار خود کو جماعت اہل سنہ کہتے ہیں، اس پر اوشا سانیال نے کتاب تکسی ہے: Devotional Islam & Politics in British اس تحریک کے بانی احمد رضا خاس پر یلوی تھے کہ جنہیں 1900 میں پٹنہ میں مجدد کا درجہ دیا گیا تھا۔ جماعت کی ابتداء رومیل کھنڈ سے ہوئی تھی، اور اس کے مراکز

د بلی، بدایوں، رام بور، پلی بھیت اور مار ہرہ تھے۔ بہار میں اس کا مرکز پٹنے تھا۔اس کے راہنماؤں کا تعلق، پٹھان، سید اورعثانی اشراف طبقوں سے تھا جو کہ اینے علاقوں میں زمیندار ،صونی ،ادر پیر تھے دنت کے ساتھ ہندوستان میں مقبول عام نہ ہی کلچرار تقاء پذیر ہوا تھا، کہ جس میں صوفی سلسلوں کے پیر کواہم مقام حاصل ہو گیا۔ پیروں کی درگاہ اور خانقاہ کو معاشرے کے ساجی و ثقافتی و غدہبی سرگرمیوں میں اہمیت حاصل ہوئی۔ درگا ہ اور خانقاہ میں سجادہ نشین کے ادارے نے صوفیا کے سلسلوں کوتسلسل کے ساتھ باتی رکھا۔ ان درگا ہوں اور خانقا ہوں میں لوگوں کی توجہ اور عقیدت کی غرض ہے تیر کات بھی ہوتے تھے، جن میں دستار، کھڑاؤں اور پیرکی استعال شدہ اشیاء ہوتی تھیں کہ جن کی زیارت ہے لوگوں کو تو اب ماتا تھا۔لوگوں کی خواہشات ادر آرز وں کو پورا کرنے کی خاص دعا ئیں ہوتی تھیں ،اور خاص فتم ك تعويذ جوزائرين كوديئ جاتے تھے۔ درگاہ اور خانقاہ میں سالانہ عرس ہوتا تھا كہ جس موقع پراس کے مریدین شریک ہوتے تھے۔اس کے علاوہ قوالی کا ہونا ،لوگوں کا وجدیا حال میں آ تا بھی رسومات کی کڑیاں تھیں۔اس کےعلاوہ میلاد بختم قرآن ، نعتبہ شاعری اور وعظ وغیرہ کو اہمیت دی جاتی تھی۔ نہ ہب کی اس مقبول عام شکل کے خلاف وہ علاء تھے کہ جو ند بب كا احياء جا بتے تھے اور اسلام میں جو غير ضروري رسومات داخل ہو مي تعين ، ان كا اخراج، تا كه خالص اسلام ظاہر ہوسكے۔ ديو بندى اس خالص اسلام كے حامى تھے۔

جب احدرضا خال ،اس متبول عام اسلام کے ، کہ جس میں یدرسو مات داخل ہوکراس
کا ایک حصہ بن گئی تھیں۔ اس کی تبلیغ کی۔ صوفیا کے سلسلہ میں شیخ عبدالقادر جیلانی کے
مانے والے تھے کیونکہ اس سلسلہ میں پیر سے زیادہ عقیدت کا اظہار کیا جاتا تھا۔ کیونکہ یہ سمجھا
جاتا تھا کہ معرفت کے رازوں کو سمجھنے کے لئے پیر کی ضرورت ہے ، اس کے بغیر خدا تک
رسائی نہیں ہوسکتی ہے۔ اس لئے اسے پیر کی ضرورت ہے کہ جوئی ، اور سمجھ العقیدہ ہو، فقہ کا
علم رکھتا ہوتا کہ وہ تمام مسائل میں مریدوں کی ہدایت کر سکے ،اس کا شجرہ ، رسول اللہ سے جا

كرماتا مو، اورمثالي كرداركا حامل مو-

احدرضا خال کی شخصیت اس معیار پران کے پیروکاروں کے نزدیک، پورکار تی تقی اپنے خیالات کی شہیر کے لئے انہوں نے تمام جدید طریقوں کو استعال کیا۔ ان کی کتابیں عام طور سے بریلی میں واقع پریس سینی سے شائع ہوتی تھیں۔ رسالوں میں الرضا اور تحفہ حنفیہ قابل ذکر ہیں۔ اخباروں میں ''وبد بہسکندری'' میں ان کے خیالات کی شہیر کی جاتی تھی۔ انصار الاسلام اور جعیت رضا انجمنیں تھیں، جو ان کے افکار کی تبلیغ کرتی تھیں، محقی۔ انصار الاسلام اور جعیت رضا انجمنیں تھیں، جو ان کے افکار کی تبلیغ کرتی تھیں، فرایعہ پورے ہندوستان سے مسلمانوں کے مسائل کا حل پیش کیا کرتے تھے جن کے دریعہ پورے ہندوستان سے مسلمانوں کے مسائل کا حل پیش کیا کرتے تھے جن کے جوابات ان کے شائع شدہ ملفوظات میں تفصیل سے ہیں۔ مثلاً اس قشم کے سوالات کہ: بالوں کا کالا رنگنا جائز ہے یانہیں؟ مردوں کو لمبے بال رکھنا چا ہے یانہیں؟ وضو کیے کرنا چا ہے؟ نماز کی سے اور کیا ہیں؟ غیر سلموں سے اجی تعلقات رکھنا سے جائیں؟ کیا ہیں؟ کی ہیں؟ کیا ہیں؟ کیا

احمد رضا خال کی فکر اور عقیدے میں رسول اللہ کی شخصیت کومرکزی مقام حاصل ہے آ تھویں صدی میں ''نور محمدی'' کا تصور پیدا ہوا تھا، جس کے تحت سے کہا گیا تھا کہ رسول اللہ ذات خدا کے نور سے پیدا ہوئی اور بینور دنیا کی تخلیق سے پہلے پیدا ہوگیا تھا دسویں صدی میں حلاج نے کہا تھا کہ بید دنیا رسول اللہ کی ذات کی وجہ سے پیدا ہوئی تھی، لہذا اس سے میں حلاج نے کہا تھا کہ بید دنیا رسول اللہ کی ذات کی وجہ سے پیدا ہوئی تھی، لہذا اس سے رسول اللہ سے عقیدت اور فنا فی الرسول کا جذبہ پیدا ہوا۔

رسول الله عقیدت کے ظہار کے طور پر عید میلا دالنبی کا سلسله شروع ہوا کہ جس میں جشن منایا جاتا تھا، اور رسول الله کی زندگی، حالات، اور عادات پر مختلف مصنفوں کے کصے ہوئے میلا دالنبی پڑھے جاتے تھے۔ ہر بلوی نقطہ نظر میں مسلمانوں کی شفاعت کے لئے رسول اللہ کی ذات ضروری ہے۔ اس سلسلہ میں ان کے ہاں درجہ بندی ہے کہ فرد کواول پیر سے رجوع کرنا چاہیے ، کیونکہ بغیر پیر کے اس کی شنوائی نہیں ہوگی۔ پیروں کی زندگی میں اور موت کے بعد بھی ای طرح مرتے منبیں ہیں بعد بھی ای طرح مرتے منبیں ہیں بلکہ قبروں میں بھی زندہ رہتے ہیں اور لوگوں کی خواہشات وتمناؤں کو سنتے ہیں، اس لئے ان کے نذر، نیاز ضروری ہے۔ قبروں پر جاکردعا کیں ما نگنا بھی ضروری ہے، کیونکہ بیلوگوں کی حاجات رسول اللہ اور خدا تک پہنچاتے ہیں۔

بدعت کے ہارے میں ان کا نظریہ ہے کہ بیا چھی اور بری ہوتی ہے۔اگر دیو بندی نذر، نیاز اور مزاروں کی زیارت کو بدعت کہتے ہیں مگر بیا چھی بدعتیں ہیں فیقہی مسائل میں سے اجتہاد سے زیادہ تقلید کے قائل ہیں۔

جس طرح اہل دیو بند کے پاس جدید دور سے متعلق سوالات آتے تھے، ای طرح سے احمد رضا خال کے پاس بھی ، عبادات ورسو مات کے علاوہ جدیدیت کے بارے میں سوالات آتے تھے۔ ان کے جواب ''فاوی رضوبے'' کی شکل میں موجود ہیں۔ جن میں خلافت، اگریزی زبان، کیا ہندوستان دارالحرب یا دارالاسلام ہے؟ غیر مسلموں سے تعلقات، اور مرتد کی حیثیت کے سوالات کئے گئے ہیں۔ جدیدیت کے بارے میں جو سوالات ہیں، ان میں بیاہم ہیں: کیا بنک کے نوٹوں کا استعال کیا جاسکتا ہے؟ کیا عید کے جاند کی خبر ٹیلی گرام کے ذریعہ تسلیم کی جاسکتی ہے؟ کیا بنک نوٹوں کے ذریعہ زکوا قدی جاسکتی ہے؟ کیا بنک نوٹوں کے ذریعہ زکوا قدی جاسکتی ہے؟ دغیرہ۔

احمد رضا خال سیاست کے معاملہ میں تحریک خلافت، ترک موالات کے خلاف تھے۔ ہندوستان کو دارالحرب بھی نہیں مانے تھے اور نہ ہی جہاد کے حق میں تھے۔ ہندوؤں کو تر بی سیجھتے تھے اور اسی نوعیت کے تعلقات ان سے رکھنا چاہتے تھے اس لحاظ سے وہ اپنی جماعت کوسیاتی جھکڑوں اور تناز عات سے دورر کھ کران کی روحانی تربیت پر زور دیتے تھے۔ مسلمان فرقوں کے اندر جو تناز عات تھے ، ان میں وہ اپنے موقف کو واضح طور پربیان کرتے تھے۔ مثلاً جب اس پرسوال اٹھا کہ اذان مسجد کے اندر ہو یا باہر؟ اور کیا اذان کے بعدرسول اللہ کی ذات پر درودوسلام بھیجنا چاہئے یا نہیں؟ تو احمد رضا خال نے اس کی جماعت کرتے ہوئے اسے بدعت حسنہ کہا ، اور یہ دلیل بھی دی کہ یہ بہت سے مسلمان مما لک میں رائج ہے۔ اذان ٹانی کے بارے میں جب تنازعہ ہوا کہ کیا اسے ممبر کے سامنے ویٹی چاہئے رائح ہر نہ اور ضا خال کا موقف تھا کہ باہر دیٹی چاہئے۔ اس مسئلہ کو علاء عدالت میں بھی لے مائے بھر بدایوں کی عدالت میں بھی لے مسئلہ کو علاء عدالت میں بھی لے مسئلہ کے بھر بدایوں کی عدالت میں بھی ا

دوسر نے قرقوں کے بارے میں ہر بلوی جماعت کا موقف ہوا سخت تھا۔ مثلاً سرسیداور ان کے حامیوں کو نیچری کہتے تھے۔ اہل حدیث غیر مقلد یا و ہائی ، دیو بندیوں کو بھی و ہائی سے لکارتے تھے۔ احمدیوں کو قادیا نی، شیعہ رافضی۔ ان میں سے اکثر کے بارے میں ان کی رائے تھی کہ وہ گراہ اور کا فر ہیں۔ اہل حدیث کے بارے میں ان کا کہنا تھا کہ نہ تو ان سے سلام دعار تھی جائے ، نہ ان کا کھا نا پینا استعمال کیا جائے ، نہ ان کے ساتھ بیشا جائے ، نہ ان میں شادی بیاہ کی جائے ، اور نہ ان کے ساتھ فماز پڑھی جائے ، اپ ہم عصروں کے بارے میں ان کارویہ انہ ہوئے ، اور نہ ان کے ساتھ نماز پڑھی جائے ، اپ ہم عصروں کے بارے میں ان کارویہ انہ ہوئی ہوئی ان کے مولا نا قاسم نا نا تو کی ، مولا نا اشرف علی تھا نوی ، اور مولا نا شرف علی تھا نوی ، اور مولا نا قاسم نا ناتو کی ، مولا نا قاسم نا ناتو کی ، مولا نا شرف علی تھا نوی ، اور مولا نا قاسم نا ناتو کی ، اور مولا نا شرف علی تھا نوی ، اور مولا نا قاسم نا ناتو کی کے مطابق کا فرشھ۔

1919 میں جب جعیت علاء ہند کا قیام عمل میں آیا تو احمد رضا خال نے اس کی بھی مخالفت کی۔1920 میں جب پجو علاء نے ہندوستان کو دار الحرب قرار دے کریہاں سے ہجرت کا فتوی دیا تو اس کی بھی انہوں نے خالفت کی۔خلافت کے مسئلہ پران کا موقف میر تھا کہ عثانی ترک خلیفہ نہیں ہو سکتے کیونکہ بیر قصرف قریش کو ہے۔

آگر چیمسلمانوں کے دوسروں فرقوں کے بارے میں ان کا رویہ بخت تھا، گمرساتھ ہی میں وہ ریبھی چاہتے تھے کے مسلمانوں کواندرو نی طور پرمتحداور مضبوط ہونا چاہئے اس سلسلہ میں ان کالائحیمل بیتھا کے مسلمانوں کواپنے مقد مات انگریزی عدالت میں لے کرنہیں جانا چاہئے، اپنے مقد مات کا فیصلہ خود کریں تا کہ عدالت میں جومقد مات لڑانے پرخر چہ ہوتا ہے، اپنے مقد مات لڑانے پرخر چہ ہوتا ہے، اس کی بچت ہو۔ مسلمانوں کو اگر پچھ خرید تا ہوتو صرف مسلمان دکا نداروں سے خرید سے تاکہ پید مسلمانوں کے درمیان میں رہے۔ جہاں جہاں دولت مند مسلمان ہیں، انہیں چاہئے کہ بغیر سود کے بنکوں کو کھولیں تا کہ ان سے عام مسلمانوں کو فائدہ ہو۔ مسلمانوں کی اس وقت سب سے بڑی کمزوری دین کے علم سے ناوا تفیت ہے۔ انہیں اس کی طرف توجہ دینے کی ضرورت ہے۔

لیکن عقائد کی تختی نے ہر بلویوں کو نہ صرف دوسرے فرقوں سے علیحدہ کردیا، بلکہ ان
کے روید کی وجہ سے اتحاد کے بجائے تناز عات اور جھڑ نے زیادہ پیدا ہوئے۔ لیکن اس
جماعت نے ہندوستان میں اسلام کے کلجرل پہلوؤں کو برقر ارر کھ کر عام لوگوں کی عقیدت کو
برقر اررکھا۔ کیونکہ دیو بندی اسلام یا خالصیت کے دجانات عام لوگوں کے بجائے شہری اور
تعلیم یافتہ لوگوں میں رہتے ہیں، جب کہ روایتی اور رسوماتی پہلو عام لوگوں کو فہ جب سے
جوڑے رکھتا ہے۔

احمد رضاخاں کی وفات 1921 میں ہوئی ،ان کی وفات کے بعد بھی ہریلوی جماعت اس وقت ہندوستان و پاکستان دونوں جگہ نہ ہبی طور پر اہم کر دارا دا کر رہی ہے۔



## تبليغي جماعت

ہندوستان میں اصلاح تی کیوں کی ابتداء خل زوال کے دوران اٹھار ہویں صدی سے شروع ہوئی ، ان میں سب سے اہم شخصیات شاہ ولی اللہ (1762) کی ہے کہ جنہوں نے مغل امراء کی کمزوریوں کی نشاند ہی کرتے ہوئے کوشش کی کہ اصلاح اور ہو ۔ ان کے خطوط نزد کی معاشر ہے کی اصلاح امراء اور فوجی جزلز ہی کر سکتے تھے۔ اس کا اظہاران کے خطوط سے ہوتا ہے کہ جوانہوں نے امراء اور جرنیلوں کو لکھے۔ ان سے مایوں ہوکر انہوں نے احمد شاہ ابدائی کو یہاں آنے کی دعوت دی تا کہ وہ مرہٹوں کے تسلط سے نجات دلائے۔ شاہ ولی اللہ کا تعلق چونکہ اشرافیہ سے تھا اس لئے ان کے ہاں کچلی ذات کے لوگوں سے کوئی ہمدردی نہیں ہے ، بلکہ ایک طرح سے تھا رت کا جذبہ ہے ، کیونکہ یہ لوگ صحیح اسلام کو نہ تو سمجھتے تھے اور نہاں پڑلی کرتے تھے۔ اور نہاں پڑلی کرتے تھے۔

دوسری اہم اصلاحی اور جہادی تحریک سید احمد شہید (1831) کی تھی کہ جنہوں نے سرحد میں علاء کی مدد سے جو کہ اشرافیہ سے تعلق رکھتے تھے، ایک اسلامی سلطنت کی بنیا دو الی، گرسکھوں کے ہاتھوں فکست نے ان کے منصوبے کوٹا کا م بنادیا۔

ہندوستان میں انگریزی حکومت کے قیام کے بعد، ہندوستان کے سیاسی وساجی اداروں میں تبدیلی آئی کہ جس نے روایتی ڈھانچہ کو کمزور کرنا شروع کر دیا۔ ان تبدیلیوں سے ہندواور مسلمان دونوں متاثر ہوئے اس موضوع پر اوگندر سکند نے بلیغی جماعت کی ابتداءاورڈویلپمنٹ (Origin and Development of the Tablighi Jamaat) (1920-2000) پر کتاب کھی ہے۔ اس میں اول اس پس منظر کا تذکرہ کیا ہے کہ جس کی وجہ ہے مسلمان معاشرے میں اگریزی اقتدار کے آنے کے بعد تبدیلیاں آئیں اور انہوں نے آگے چل محاشرے میں اگریزی افتدار کے آئے اس میں سے ایک تبلیغی جماعت ہے۔

یوگذرسکنداس تحریک کے پس منظر کو بیان کرتے ہوئے نشا ندہی کرتا ہے کہ مسلمان معاشرہ دوطبقوں میں بٹا ہوا تھا: اشراف اور اجلاف ۔ اجلاف یا نچلی ذات میں وہ مسلمان شامل سے کہ جو ہندو فد ہب ہے اسلام میں داخل ہوئے سے ۔ اس لئے ان لوگوں کے ہاں فد ہب کہ ان کے مشامل میں داخل ہوئے سے ۔ اس لئے ان لوگوں کے ہاں فہ ہب کی تبدیلی کے باوجود مقامی روایات اور کچراس طرح سے باتی تھا۔ جب کہ ان کے مقابلہ میں اشرافیہ کا تعلق ایران وسط ایشیا اور عربیہ سے تھا۔ ان کے پاس دولت، اقتد اراور فد ہب کی خالصیت تھی، اس وجہ سے بیا جلاف سے اپنا تعلق رکھنا پہند نہیں کرتے سے ۔ ان دونوں طبقوں میں فد ہمی وساجی دوری تھی۔

1857 کی بعاوت میں جب مغل بادشاہت کا خاتمہ ہواتو اس کے ساتھ وہ نام نہاد حکومت کہ جس کی علامت مغل بادشاہ سے ،وہ بھی ختم ہوگئ اور مسلمان معاشرے خاص طور سے اشرافیہ نے خود کو بے بس اور عدم تحفظ کا شکار پایا۔ اس لئے پہلی مرتبہ انہوں نے اجلاف سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں کی طرف توجہ کی۔ اس مقصد کے لئے اشرافیہ نے مدارس میں فہربی تعلیم کی ضرورت پر زور دیا، تا کہ ہندوستانی مسلمان جو ہندوانہ رسومات میں جکڑے ہوئے ہیں، انہیں پکا اور میچے مسلمان بنایا جاسے۔ 1867 میں دیو بندمدرسہ کا تیا م اس منصوبہ کی ایک کڑی تھی مقصد یہ تھا کہ اجلاف ہندو وانہ اور مشرکا نہ رسومات ترک کر کے اشرافیہ کے کی ایک کڑی تھی مقصد یہ تھا کہ اجلاف ہندو وانہ اور مشرکا نہ رسومات ترک کر کے اشرافیہ کے کہ نہ بہت کے دائر سے میں آگر ایک مضبوط کمیونٹی کی شکل اختیار کریں۔ کیونکہ نے حالات میں اس بات کی ضرورت تھی کہ انگریز وں اور ہندوؤں سے مقابلہ کے لئے مسلمانوں کو تحدہ ہونا حالیہ ہونالازی تھا۔

ہندوستان میں اقلیت اور اکثریت کے بارے میں ہندوؤں اورمسلمانوں کواس وقت

احساس ہوا کہ جب 1871 میں پہلی مردم ثاری ہوئی۔اس میں فد جب کے خانہ میں ہرایک کواپنے فد جب کے خانہ میں ہرایک کواپنے فد جب کیا رہے میں بتا نا پڑا کہ وہ ہندو ہے یا مسلمان ۔اس کی وجہ سے لوگوں میں فدجی شنا خت کا احساس پہلی مرتبہ امجر کر آیا۔اس کے بعد جب ملازمتوں اور کونسل کا سوال آیا تو یہاں بھی فدجی شنا خت کو ابھارا گیا۔اس لئے اب ہندو اور مسلمان دونوں اپنی تعداد کے بارے میں بڑے حساس ہو گئے۔اور یہ کوششیں شروع ہوئیں کہ تعداد کو بڑھایا جائے تاکہ ان کے مقابلہ میں دوسرانہ آسکے۔

اسلام اور ہندو نہ ہب میں فرق بیرتھا کہ اسلام میں تبلیغ کے ذریعہ لوگوں کا نہ ہب تبدیل کیا جاتا تھا، اس نے ہندوستان میں ایک بڑی تعداد مختلف وجوہات کی بناپر سلمان ہو گئی ۔ اس کے بھس ہندومت میں تبدیلی نہ ہب کا اصول نہیں تھا۔ لہذا ہندورا ہنماؤں کو بیاحیاس ہوا کہ سلمان تو تبلیغ کے ذریعہ مزید ہندوؤں کو سلمان کر سکتے ہیں اوریوں ان کی تعداد ہڑ ھالیں گے۔ اس صورت حال سے نمٹنے کے لئے انہوں نے تعداد کم کر کے اپنی تعداد ہڑ ھالیں گے۔ اس صورت حال سے نمٹنے کے لئے انہوں نے دشرھی "یا" خالص و پاک کرنا" کے طریقہ کو اختیار کیا۔ یعنی اب تک جو ہرادریاں یا ہندو مسلمان ہو گئے ہیں، انہیں دوبارہ سے شدھی کر کے ہندو بنایا جائے اس کی ابتداء پنجاب سے آریہ ماج نے کی۔

ابتداء میں انہوں نے فرد کوشدھی کیا۔ گراس سے انہیں اندازہ ہوا کہ جب کسی ایک فرد کوشدھی کردیا جاتا ہے تو اس کے نتیجہ میں اس کا رشتہ و نا طراپنی برادری اورخاندان سے ٹوٹ جاتا ہے اوروہ تنہا ہوکر مسائل کا شکار ہوجاتا ہے، اس لئے انہوں نے ایک اور حکمت عملی اختیار کی ، وہ یہ کہ فرد کے بجائے پوری برادری کوشدھی کیا جائے ، اس سلسلہ میں انہوں نے پہلی کوشش مکا ندرا جیوتوں پر کی ، اور 63,000 اوگوں کوشدھی کردیا۔ اب ان کی توجہ مسلمان جائ اور گوری کوشدھی کردیا۔ اب ان کی توجہ مسلمان جائ اور گوری کے بائ کا لائح عمل میں تھا کہ غیر کمکی مسلمانوں کوچھوٹر کر سب کوشدھی کرلیا جائے ، کیونکہ ان کے آباد اجداد کا نہ جب ہندو تھا، لہٰذا ان کو دوبارہ

ے ہندو بنانا ایک اخلاقی وساجی فریضہ ہے۔ آریساج کی اس تحریک نے 1920 کی دہائی میں فرقہ وارانہ جذبات کو پیدا کیا۔

اس کا اثر مسلمان معاشرہ پر ہوا۔ پہلا احساس تو ان کا یہ تھا کہ اس ہے مسلم اتحاد کا سے مسلم اتحاد کا سے مسلم اتحاد کا سے مسلم اتحاد کی سے مسلم اتحاد کی سے مسلم ان کے ذبن میں سے آیا کہ آخرا جلاف مسلمان کیوں ہندو ہور ہے ہیں؟ اس سلسلہ میں مختلف جواہات دیۓ مشلا غلام بھیک نیر تگ کا کہنا تھا کہ آگر یزوں نے تاریخ کے ذریعہ نفرت پیدا کی ہے جس کی وجہ سے ہندو مسلمانوں کو اپنا دشمن سجھنے لگے ہیں۔ایک اور دلیل بیدی گئی کہ اس سے ہندو مسلم اتحاد کا خاتمہ ہوجائے گا کہ جس کا فائدہ آگر یزوں کو ہوگا۔ ایک اور تجزیہ میں کہا گیا کہ چونکہ بچلی ذات کے مسلمان اسلامی تعلیم سے واقف نہیں اس لئے وہ ہندو ہور ہے ہیں۔اس کا حل میہ ہے کہ آئیس اسلامی تعلیم سے واقف نہیں اس لئے وہ ہندو ہور ہے ہیں۔اس کا حل میہ ہے کہ آئیس اسلامی تعلیمات کے ذریعہ پکا مسلمان بنایا جائے۔اس مقصد کے لئے تبلینی سرگرمیوں کو شروع کیا جائے۔خواجہ حسن نظامی اور مولانا عبدالحلیم معد بقی کے مطابق:

'' تقریباً آٹھ سوسال سے مسلمانوں نے تبلیغ کے بنیادی فریفنہ کو چھوڑ رکھا ہے یہ شدھی سجا کی عنایت ہے کہ ہم اب اس کی طرف متوجہ ہوئے ہیں اور پہلی مرتبہ ملکانہ اور دسرے مسلمان بھائیوں کی طرف توجہ کی ہے۔ورنہ اس سے پہلے کون تھا کہ جواپنے آ رام کو چھوڑ کر بورے بورے دن گاؤں کا دورہ کرتا تا کہ اسلام کی تبلیغ کر سکے؟''

ردعمل کے طور پرمختلف تبلیغی جماعتوں کی بنیاد پڑی، جن میں رضائے محمدی، المجمن خدام صوفیاء، جمعیت علاء ہندو دبلی، جمعیت تبلیغ اسلام، مدرسه دیو بند، جمعیت مرکز تبلیغ اسلام انباله اور قادیانی جماعت قابل ذکر ہیں۔ ان میں سے تبلیغی جماعت نے مستقل مزاجی سے کام کر کے اپنے وجود کو باتی رکھا جب کہ دوسری جماعتیں آپس کے جھگڑوں اور رقابتوں کا شکار ہوکر ختم ہوگئیں۔

ان تبلیغی سرگرمیوں کا نتیجہ میہ ہوا کہ محلی ذات کے مسلمانوں کا کہلی مرتبہ اشرافیہ سے تعلق ہوا، اس سلسلہ میں اشراف کا مقصد میرتھا کہ اجلاف کو شامل کر کے اپنے تسلط کو قائم کریں۔ کریں اورائیے لئے زیادہ سے زیادہ مراعات حاصل کریں۔

تبلغ کے اہل وہی ہیں، کیکن اب بیان کی اجارہ داری سے نکل کر ہرمسلمان مرداور مورت کے بیاجے تھے کے اہل وہی ہیں، کیکن اب بیان کی اجارہ داری سے نکل کر ہرمسلمان مرداور مورت کرفرض کردی گئی کہ وہ تبلغ ہیں حصہ لے اور اس سلسلہ میں خواجہ حسن نظامی (وفات 1955) نے اس پرزور دیا کہ ملکا نہ راجیوت مسلمانوں کو دوبارہ سے مسلمان بنانے کے لئے مسلمان راجیوت جا گیرداروں سے مدد لینی چاہئے۔ ان میں غربی جذبہ اور جوش پیدا کرنے کے لئے متبول تہواروں کا اجراء کرنا چاہئے، صوفیا کے مجزوں کا پرو پیگنڈ اجونا چاہئے تا کہ لوگ ان کے معتقد ہوں، آریسان کے ردعمل میں انچھوتوں میں تبلغ کرنے کی ضرورت ہے کہ انہیں مسلمان بنایا جائے تبلغ کی اس تحریک میں ہرمسلمان کو حصہ لینا چاہئے، چاہاں کا تعلق کی پیشہ سے ہو کیونکہ اسلام کو خطرے سے اس وقت بچایا جاسکتا ہے کہ جب کمیونگ کا ہر قبل کی دورت نے کہ جب کمیونگ کا ہر قبل کی دورت کے دوراس ذمہ داری کو سنجالے۔

مولانا اشرف علی تھانوی کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کا جذبہ ایمانی اس وقت اور زیادہ شدت اختیار کرےگا کہ جب رسول اللہ کی طاقت وشان وشوکت کا ذکر ہو۔ آپ کی مفلسی اور غربت کے بارے میں نہیں بتانا چاہئے ، کیونکہ اس نے نومسلم مرعوب نہیں ہوں گے ۔ تبلیغ کے لئے مدارس اور مبحدوں کو استعال کرنا چاہئے ۔ پیفلٹوں کے ذریعہ اسلام کی تعلیم پھیلانی چاہئے ، غریب مسلمانوں کو سہولتیں دینے کی غرض سے بنکوں کا قیام عمل میں لانا چاہئے ۔
لیمن تبلیغی سلسلہ کو ایک ادارہ کی شکل دینے کا کام مولانا الیاس (وفات 1969) نے کیاان کے زود کی مندوستان میں مسلمانوں کے زوال کا سبب بیتھا کہ وہ نہ جب سے دور ہو گئے تھے، اس لئے اولین طور پرضروری ہے کہان میں نہ بھی فرائفن کی ادائیگی کے دور ہو گئے تھے، اس لئے اولین طور پرضروری ہے کہان میں نہ بھی فرائفن کی ادائیگی کے دور ہو گئے تھے، اس لئے اولین طور پرضروری ہے کہان میں نہ بھی فرائفن کی ادائیگی کے

بارے میں شعور پیدا کیا جائے۔ انہوں نے دوسری اہم بات یدی کہ غیر مسلموں میں تبلیغ کر کے انہیں مسلمان بنانے کے بجائے ضروری ہے کہ مسلمانوں میں تبلیغ کی جائے اور انہیں ند جب سے آگاہ کر کے رائخ العقیدہ مسلمان بنایا جائے تا کہ وہ ند جب کورک نہ کریں بلکہ اس پر قائم رہتے ہوئے اس کا دفاع کریں۔

تبلینی جماعت کوجن خطوط پرتفکیل دیا گیا، وہ ان نہ ہی جماعتوں سے مختلف ہے کہ جو احیاء اسلام اور انقلاب اسلام کی با تیں کرتی تھیں۔ ان کے برنکس تبلینی جماعتوں کے مقصد ساجی اور اخلاقی طور پر معاشرے میں تبدیلی لا نا تھا۔ احیاء اسلام کی جماعتوں کے برنکس جورسول اللہ کی مدینے زندگی کو ماڈل بناتی ہیں کہ جہاں آپ نے ریاست کی بنیاد ڈالی تھی اور سیاست میں حصد لیا تھا، تبلینی جماعت کا ماڈل رسول اللہ کی کی زندگی ہے کہ جہاں آپ نے تبلیغ کے ذریعہ لوگوں کو مسلمان بنایا تھا۔ مسلمان معاشرے میں اتحاد کو برقرار آپ نے تبلیغ کے ذریعہ لوگوں کو مسلمان بنایا تھا۔ مسلمان معاشرے میں اتحاد کو برقرار رکھنے کے لئے میہ یاروں تن نقہ اکو مانتے ہیں اور اجتہاد کے بجائے تقلید پر زور دیتے ہیں۔ تعلیم کے سلسلہ میں وہ ان علوم کو ترقیج و بیتے ہیں کہ جواگلی دنیا کے لئے ہوں ، اس لئے وہ جدید یعلوم کے مخالف ہیں۔ کیونکہ ان کا فائدہ اس دنیا میں ہے۔

ان کے ہاں تحریری مواد بہت کم ہے ، تبلغ کے لئے وہ زبانی بات چیت اور گفتگو کو ترجیح دیتے ہیں۔ وہ نہ تو کسی پلٹی کے قائل ہیں اور نہ ہی کوئی اخبار نکالتے ہیں، نہ ہی پہفلٹ چھا پتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ 'نہ پر چہ، نہ چرچا، نہ خرچ'' کیونکہ کا ہیں پڑھنے کا مطلب بے عملی ہے۔ لہذا دنیا کو مسافر خانہ سجھتے ہوئے نہ ہی فرائض پر توجہ دی جائے۔ ان کے نزدیک تاریخ کی بھی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

ایک ایجھے اور نیک مسلمان ہونے کے لئے جماعت کے ماحول میں اس کی تربیت کرنی چاہئے۔تربیت میں اسلام کی بنیادی تعلیمات پر زور دیا جاتا ہے، یعنی کلمہ،نماز، ذکر، مراقبہ، زکو ق، دعا ضروری ہے کہ نیت کو پاک و صاف رکھا جائے، اور نفنول ہاتوں یا تفریحوں میں وقت ضائع نہیں کیا جائے فرائعن کی ادائیگی کا ٹو اب ملے گا ،اگر کوئی نیک عمل کرے گا تو ہرایک عمل کے بدلہ میں اے 7,000,000 نیکیوں کا ٹو اب ملے گا ۔ اگر تبلیغ کے سلسلہ میں اس کے منہ سے کوئی اچھالفظ نظے گا تو اسے پورے سال کی عبادت کا ٹو اب ہوگا ،ایک اور جگہ کہا گیا ایک نیکی کا ٹو اب 49 کروڑ نیک کا موں کے ہرا ہر ہوگا ۔ اس حساب میں اس کے منہ مسلمان اس سے متاثر ہوکر اپنے اعمال میں اچھائی پیدا کر ۔ مرائعن کی ادائیگی کا شعور پیدا کرنے کی غرض سے مولا ناز کریا کی کتاب ''فضائل عمل'' ایک فرائعن کی ادائیگی کا شعور پیدا کرنے کی غرض سے مولا ناز کریا کی کتاب ''فضائل عمل'' ایک فرائعن کی ادائیگی کا دس میں ہے۔

تبلینی جماعت کامرکز دبلی قرار پایا۔اس کے بعد جومراکز تنصان کے گرال کو حضرت جی کے نام سے پکارا جاتا تھا۔ تبلیغ کے سلسلہ میں مختلف جماعتیں تشکیل دی جاتی ہیں۔ جو واپس آ کراپنی کارگز اری پیش کرتی ہیں۔

تبلینی جماعت اگر چددوسری جماعتوں سے متصادم نہیں ہوئی، مگر دوسری جماعتوں
نے ان پر تقید شروع کر دی، مثلاً پر یلو یوں کا استدلال ہے کہ صوفیاء، ذریعہ شفاعت ہیں۔
لہذا مسلمانوں کی نجات کے لئے روحانی قوت کی ضرورت ہے۔ جب کہ تبلیغیوں کا کہنا ہے
کہ ہرمسلمان مبلغ ہے لہذا اسے کسی را ہنمائی کی ضرورت نہیں ہے۔ بیا یک جمہوری سوچ ہے
کہ جس میں کسی را ہنما کا تسلط نہیں ہے پر بیلویوں کا یہ بھی اعتر اض ہے کہ بید وہائی ہیں، رسول
اللہ کے رائے سے ہے ہوئے ہیں اسلام کے خلاف ایک سازش ہے، بیر طانوی، امریکی
اور ہندوا یجنٹ ہیں۔

اہل مدیث کی تقید سے کہ کہ کہ بیٹی ہماعت راہبانیت کا پر چار کرتی ہے جو کہ غیراسلامی ہے۔ جہا عت اسلامی کا اعتراض ہے کہ ان کے ہاں صرف رسومات پر زور ہے، جہاد کونہیں مانتے ہیں۔ اور اسلام کوبطور ضابطہ حیات کے بھی قبول نہیں کرتے ہیں۔ سیاست سے دوری کی وجہ سے ریا نقلاب نہیں لا سکتے ہیں۔

تبلینی جماعت کوسب سے زیادہ کامیا بی میو برادری میں ہوئی ۔میواگر چہسلمان ہو گئے تھے گرانہوں نے اپنے قدیم طرز زندگی ،رسومات اور روایات کونہیں چھوڑا تھا۔تاری فیس یہ ہمیشہ سے لڑا کوشہور تھے۔ چونکہ ان کے اردگرد کا ماحول نہیں بدلاتھا ،اس لئے ان کے مزاج اور طرز زندگی میں بھی کوئی تبدیلی نہیں آئی تھی۔ بیسویں صدی میں ان کی معاشی حالت ابتر ہونا شروع ہوئی گور نمنٹ کی ایک ریورٹ کے مطابق:

میوی حالت تیزی سے خراب ہور ہی ہے۔ وہ تقریباً فاقد زدگی کی حالت میں ہیں۔ جب وہ خٹک سالی کا شکار ہوتے ہیں ، تو شادی بیاہ جہیز و تکفین اور دوسری ضروریات کے لئے ساہوکار سے سود لیتے ہیں ، اس موقع پر جوسود کی رقم مقر دکرے بیاسے قبول کر لیتے ہیں۔

اس صورت حال نے میومسلمانوں اور ہندو بدوں اور ساہوکا روں کے درمیان نفرت و عداوت اور علیحدگی کے جذبات کو پیدا کیا۔ دیو بنداوعلی گڑھ کے قیام کی وجہ ہے میو برادری کا ایک چھوٹا سا طبقہ تعلیم یافتہ بھی ہوا، مگر الور ریاست کے میوغیر تعلیم یافتہ رہے۔ جب 1932ء اور 1934ء میں الور کے میووک نے راجہ کے خلاف بناوت کی ، تو اس کی وجہ سے ان کا رابطہ ہندوستان کے دوسر مسلمانوں سے ہوا۔ چونکہ ہندووک نے ان بغاوتوں میں ان کی مدنہیں کی ، اس لئے ان میں نہ ہی شناخت کا احساس انجرا۔

اس صورت حال سے تبلیغی جماعت نے فائدہ اٹھایا اور انہوں نے میو برادری میں کمتب اور مدر سے کھو لے تبلیغی مثن جیجے اور ان میں بیا حساس ابھارا کہ انہیں بحثیت مسلمان کے اپنی شناخت قائم کرنی چاہئے۔ لہذا اپنالباس اور طرز زندگی کومسلمانوں کے انداز میں ڈھالنا چاہئے۔ جومبلغین تبلیغ کے لئے جاتے تھان کو ہدایت تھی کہ وہ انتہائی انداز میں ڈھالنا چاہئے۔ جومبلغین تبلیغ کے لئے جاتے تھان کو ہدایت تھی کہ وہ انتہائی انداری سے کام لیں اور کسی بھی صورت میں غصہ کا اظہار نہ کریں۔ اس کا اثر بیہوا کہ میو برادری میں غربی وساجی طور برتبدیلی آئی۔ میو برادری کا بیاعتراض تھا کہ تبلیغی جماعت

ے پہلے وہ ڈاکواورمولیٹی چرانے والے تھاور آپس میں مسلسل لڑائی میں معروف رہتے تھے سے مزاج کے لحاظ ہے وہ درشت اور اکھڑتھے۔وہ گو پر کے اپلوں کی پوجا کرتے تھے (گو پر دھن) ان کا لباس بہت ہی غیر مہذب تھا اور ان کی عورتیں آزادی ہے مردوں ہے لتی تھیں،اس وجہ ہے انٹراف طبقہ کے مسلمانوں میں ان کی کوئی عزت نہیں تھی تبلیغی جماعت نے نہر فرف انہیں اچھا مسلمان بنایا بلکہ انہیں مہذب اور متمدن بھی بنایا۔

اگر چہ پہتبدیلیاں ضرور آئی میں، گرمیو برادری نے اب تک اپنے رواجوں کو برقر ارر کھا ہے جن میں وراثت، شادی بیاہ، اور جہنر کی روایات قابل ذکر ہیں۔ 1947 م کے بعد تبلیغی جماعت ہندوستان و پاکستان میں تقسیم ہوگئ۔

یو گندر نے تبلیغی جماعت کی سرگرمیوں کا ذکر بنگلہ دیش اور برطانیہ میں کیا ہے پاکستان ان مےمطالعہ سے اس لئے خارج رہا کہ آئمیں پاکستان آنے کے لئے ویز آئمیں ملا۔



#### علماءاورجد يدبيت

معاشرہ ہردور میں جدیدیت اورروایت پرتی کر برمیان تصادم سے گزرتا ہے، یہ

کش کمش معاشرہ کو نہ صرف الجھنوں میں جتلا کرتا ہے، بلکہ اس کوسو چنے ، فور کرنے ، اور

حالات کی تبدیلی کے احساس پر بھی عبور کرتا ہے۔ جب بھی جدیدیت کی اہر آتی ہے تویہ

معاشرے کے تسلسل کو تو ڑو تی ہے۔ اس لئے یہ دانشوروں ، مفکروں اورسو چنے والوں کے

لئے ایک چیلنے ہوتا ہے کہ اس ٹوٹ کھوٹ کے نتیجہ میں جو مائل پیدا ہوتے ہیں ، انہیں کیسے

اور کس طرح سے حل کیا جائے ، لہذا اس مرحلہ پر دور ، جانات پر اہوتے ہیں ، انہیں کیسے

دوایت پرست ہوتے ہیں ، اور اپنا رشتہ ماضی سے قائم رکھتے ہوئے تقلید کے قائل ہوتے

ہیں۔ ان کے نزدیک ماضی میں جن روایات کی تفکیل ہوئی تھی ان میں اس قدر تو انائی اور

جان ہے کہ وہ نے حالات کا مقابلہ کر سکتی ہیں۔ اس کے مقابلہ میں دوسر ار بھان شحقیت ،

جدت اور تبدیلی کا ہوتا ہے ، جو بدلتے ہوئے ماحول اور حالات میں نے افکارو خیالات کی

ضرورت کو محسوس کرتے ہیں۔

ان دور جحانات کے ساتھ ایک تیسرار جحان بھی ہوتا ہے کہ قدیم وجدید کوآ پس میں ملا دیا جائے تا کہ تسلسل بھی قائم رہے اور نئے حالات کا بھی مقابلہ کیا جاسکے۔

جب بیصورت حال کی ند جب کے ساتھ ہوتو معاملات بڑے پیچید ہ ہو جاتے ہیں، ایک کی ندا ہب کی بنیا دان عقائد پر ہوتی ہے جو پیغیبروں کی تعلیمات اور اللی کتابوں سے اخذ

کے ہوئے ہوتے ہیں۔اس لئے جب روایت پرست ان عقائد کے تسکسل اور ان کی اہدی حیثیت کی بات کرتے ہیں تو ان کی دلیل میں پورا ماضی ہوتا ہے کہ جس کے مختلف اووار ہے گرر کر یہ عقائد پھٹنگی تک پہنچے اور زمانہ کی تبدیلیوں کوسہہ کر حال تک آئے۔ جب کہ جدیدیت کے حامیوں کے پاس یودلیل ہوتی ہے کہ ریہ تعلیمات ایک خاص ماحول اور وقت تک تھیں اور ہدلتے ہوئے حالات میں ان کی اہمیت قائم نہیں رہتی ہے۔

اشتراک کے حامی دانشوریددلیل دیتے ہیں کہ اگر قدیم روایات کی جدید حالات میں تشکیل نوکر کی جائے تو اس صورت میں باقی بھی رہیں گی اور نئے حالات کا بھی مقابلہ کر سکیں گی۔ سکیں گی۔

قدیم اورجدید کے درمیان بیتسادم اس وقت گہرا ہوا کہ جب مغربی کولونیل ازم نے مسلمان ملکوں میں اپنا اقتدار قائم کرلیا اور یہاں مغربی تہذیب اور اس کی روایات واداروں کوروشناس کرایا۔ سیاس طور پر شکست کھانے کے بعد بیمغربی تہذیب کا حملہ تھا کہ جے مسلمان معاشرہ نے ایک خطرہ محسوس کیا۔ اس لئے اس کے خلاف یہاں بیتیوں رجحانات بیدا ہوئے۔

مغربی تہذیب مختلف ادوار ہے گزرتی ہوئی اس مرحلہ کہ پنجی تھی کہ جہاں ریاست اور فدہب کودوعلیورہ خانوں میں تقسیم کردیا تھا۔ان کے ہاں فدہب بحی معاملہ تھا، زندگی کے باقی شعبوں میں ضرورت اور وقت کے ساتھ ضوابط و تو انین کو بدلا جاتا تھا۔اس سے یہ مطلب نکلتا تھا کہ فدہب کا دائرہ محددو ہے، لہذاوہ تیزی سے بدلتے ہوئے حالات میں معاشرہ کی راہنمائی نہیں کرسکتا ہے،اس لئے اگراہ نجی زندگی تک محدود کردیا جائے گا تو وہ محدود شکل میں باتی رہ سکے گاورنہ حالات کے چیلنجوں کے سامنے وہ فکست خوردہ ہوجائے گا اوراس طرح اس پر سے لوگوں کا ایمان اٹھ جائے گا۔

اسلام اور علاء کے حوالہ سے اس موضوع پر محمد قاسم زمال نے کتاب

The Ulema in a Contemporary Islam (2002)

"علاء معاصر اسلام میں "کھی ہے۔ اس کے سب ٹائٹل میں وہ علاء کے بارے میں لکھتے

"کدیت تبدیلی کے متولی ہیں (Custodians of Change)۔

ہندوستان میں مسلمان حکر ال خاندانوں کے دور میں مفتی ، اور قاضی کے عہد ہے ہوا کرتے تھے ، اور بیلوگ ریاتی ملازم کہلاتے تھے۔ جب یہاں برطانوی نوآ بادیاتی اقتدار قائم ہوا تو انہوں نے 1814 تک مسلمانوں کے مقد مات کے لئے مفتی اور قاضی ، اور ہندوؤں کے لئے پنڈتوں کوعدالتوں میں رکھا، تا کہ ان کے مقد مات کر پرسل لاء کے تحت فیصلہ کیا جائے۔ لیکن آ ہتہ آ ہتہ برطانوی انظامیہ نے میاموں کیا کہ مسلمانوں اور ہندوؤں کے بید جہی راہنما تو انین کے معاملات میں دیانت وارنہیں ، اس لئے ان کی ہندوؤں کے بید جہی راہنما تو انین کے معاملات میں دیانت وارنہیں ، اس لئے ان کی انظامیہ نے مسلمانوں کے برسل لاء کا ایک مجموعہ (Digest) تیار کیا جس کی بنیا دالر شینی کی جموعہ (کا ایک جموعہ (کا ایک بیل کا انگار کیا جس کی بنیا دالر شینی کی جموعہ (کا ایک جموعہ (کا ایک بیل کا ایک کی در الحقار ''۔ اس

کے علاوہ عہد عالمگیر کے '' فآوی عالمگیری'' بھی اس میں مددگار ہوئی۔ قوانین کا یہ مجموعہ '' اینگلومحٹن لاء'' کے نام سے موسوم ہوا۔ اس کے بعد سے برطانوی عدالتوں سے علاء برخاست کردیئے گئے۔ اب ان قوانین کی روثنی میں ''کوئی بھی ماہر چاہوہ ہندوہو، عیسائی ہو، یامسلمان' وہ فیصلہ دیئے کا حقدارتھا۔

البذا ای کے روگل میں 1867 میں دیوبند مدرسہ کا قیام عمل میں آیا۔ جن کا دورالافقاء ''کا کام بیتھا کہ وہ برطانوی عدالتوں کے باہر مسلمانوں کی رہنمائی کرتے ہوئے ، نتو وَں کے ذریعدان کے ساجی ، ندہی ، اور معاشی سوالات کا جواب دیں فرق بیتھا کہ دیو بندی علاء کے نتو وَں کو نافذ کرنے کے لئے ان کے پاس اخلاقی اتھارٹی کے علاوہ ریاتی اتھارٹی نہیں تھی۔

جدیدعہد میں علا گواپ خیالات کھیلانے کا ایک ذرایداس وقت ملاجب کہ یہاں
چھا ہے فانے قائم ہونا شروع ہوئے۔اس کے بعد ہے کہا ہیں، رسالے،اخباراور پمفلنس
شائع ہونا شروع ہوئے۔ گران اشاعتی اداروں نے جہاں علاء کو بیہ وقع دیا کہ وہ اپ
خیالات کی اشاعت کریں وہاں ان کی اتھارٹی پر بھی جملہ ہوا۔ کیونکہ اب وہ مسودے جو کہ
محدود تعداد میں ہونے کی وجہ علاء کی پہنچ تک تھے،اب شائع ہونے کے بعدان کا تعلق
کورڈھے کھے لوگوں تک پہنچ گیا،جس کی وجہ سے وہ علاء کے تاج نہیں رہے اورخودان کہا ہوں
کورڈھ کران کے متن ہے گاہ ہو گئے۔اس کے علاوہ عربی اور فاری کی ندہی کہا ہوں
اردور جموں نے انہیں اورزیادہ لوگوں تک پہنچایا۔لہذا اب استاد کی جگہ کہا ب نے لیاں
کرایوں کی اشاعت کے بعد یہ بھی احساس ہوا کہ اب تک ہندوستانی علاء نے عہد
وسطی کی کہا یوں کی تفیر میں کھی جیں، یا ان پر حاشید رکھ کرمتن کی وضاحت کی ہے، لیکن کوئی

رہے۔ بی تفاسیر قدیم متنوں کوایک نئ زندگی دے کر قدامت پرتی اور روایت پرتی کومتحکم کرتیں رہیں۔

دیکھا جائے تو مسودوں کی اشاعت نے جہاں ایک طرف نہ ہی تعلیمات اور معلومات کوآگے بڑھایا، وہیں اس نے علاء کی اتھارٹی کوبھی کزور کیا۔

لیکن علاء کی ایک اور اتھارٹی کا مرکز مدرسے تھا، اور اب بھی ہے۔ ہندوستان میں مدرسہ کی تشکیل میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب 1857 کے دس سال بعد دیو بند مدرسہ کا قیام عمل میں آیا، اس مدرسہ نے برطانوی اسکول کوبطور ماڈل اختیار کیا، بعن مختلف مضامین کے شعبے، سالانہ امتحان، تقسیم اسناد، ہاشل، لا بھر یوں کا قیام، اور انتظامیہ میں مہتم ، صدر مدرس موصد رشعبہ وغیرہ دیو بند کے علاء نے حکومت کے اقتد ارکے خاتمہ کے بعد مسلمان کیوٹی کی ند بھی شناخت کو برقر اور کھنے کے لئے جدیدیت کے چیلنجوں کا مقابلہ کیا۔ انہوں نے اگر چہنساب میں بہت ذیادہ تبدیلیاں نہیں کیں، محرمنقول اور معقول میں تو ازن رکھنے کی کوشش کی۔

ندوۃ العلماء نے قدیم وجدید کے ملاپ کی ایک ناکام کوشش کی، جب کہ دوسرے مدارس روایت پرسی ہی جس جکڑے رہے۔

جب برطانوی حکومت نے تعلیم کو اپنی مگرانی میں لیا، تو انہوں نے سرکاری تعلیم اداروں کی بنیاد سیکولراور مفید علم پررکھی۔ مثلاً پنجاب میں 1850 میں پبک انسٹرکشن کے پہلے ڈائر کیٹر نے اس سلسلہ میں جو ہدایات جاری کیں وہ یہ تھیں: ''میں نے تمام گاؤں کے اسکولوں کو یہ تھم دیا ہے کہ وہ مجدوں اور نہ ہی ممارتوں سے علیمہ وہ جا کیں۔ جب مقامی ماتنوں نے جھے بتایا کہ ان کے علاوہ اور کوئی دوسری عمارتیں نہیں ہیں، تو میں نے ہدایت کی کہ ان ممارتوں میں اسکولوں کے رہنے ہے بہتر یہ ہے کہ انہیں بند کر دیا جائے ۔… میں نے بہتر یہ ہے کہ انہیں بند کر دیا جائے۔''عہد برطانیہ نے بہتر یہ ہے کہ انہیں بند کر دیا جائے۔''عہد برطانیہ

میں تعلیم کے سلسلہ میں اس وقت فیصلہ ہو گیا کہ جب1832 میں لارڈ میکا لے کی رپورٹ پڑمل کرتے ہوئے حکومت نے مشرقی علوم کی جگہ شربی علوم کی سر پری کی۔

اس کے بعد سے ہندوستان میں سیکورعلوم کے لئے ریاست کی جانب سے تعلیمی ادارے کول کے تو دوسری طرف علاء نے مرسوں کو فرجی علوم اور فرجی شناخت کے لئے استعال كيا\_اس سلسله على ريضرور مواكدورون كفساب كوتبديل كرف ك كوششين بعى ہو کیں ،اوراصطلاحات کے ذریعہ مدرسوں کوونت کے مطابق ڈھالنے برزور دیا گیا، مگرب اصطلاحات مدرسوں کے نصاب یا ان کے ڈھانچہ کو انتلائی طور پر تبدیل نہیں کرسکیں۔ یا کتان می حکومت نے مدرسوں میں اصلاحات کی کی بارکوششیں کیں۔مثل 1962 کی ایک ربورث می کہا گیا کہ چونکہ یا کتان کا وجود اسلام کی وجہ سے آیا،اس لئے اس کے وجود کی منانت اس میں ہے کہ بہاں نہ ہی تعلیمات دی جا کیں۔اس رپورٹ میں جو بات وضاحت كم اتحددر كفاب كيار على كي كي عدديد العلم كاير حايا جانا بھی ضروری ہے جوجد بددنیا کے تقاضوں سے مطابقت رکھتی ہو۔ ضیاء الحق کے زمانے میں 1979 میں جواصلاحات کی گئیں ان میں ریاست کی جانب سے مدرسوں کو مالی امداد فراہم کرنا،اوران کی اسنادکومنظور کرنا تھا۔ لیکن اس سے زیادہ ریاست کو مدرسوں کے معاملات مں دخل دینے کا اختیار نبیں ملا۔

پاکتان میں علاء نے ابتداء ہی ہے اس بات کی خت خالفت کی کردیاست ان کے انتظابات اور معاملات میں وفل دے۔ افغانستان میں طالبان کی حکومت کے قیام اور فہ ہی انتجاپندی اور تشدد کے بعد ، جب در سوں کے نصاب کے بارے میں سوالات اٹھائے گئے تو اس یکہ اور مغربی ممالک نے اس پر زور دیا کہ مدر سوں کے نصاب کو تبدیل کیا جائے ، کیونکہ بیدر سرفہ ہی انتجاپندی کو پیدا کرتے ہیں ، چنا نچہ طالبان کی حکومت کے فاتمہ کے بعد مدرسوں کے نظام پرکڑی تقید کی جاری ہے کہ ان کے نصاب میں تبدیلی کی جائے ،کین بعد مدرسوں کے نظام پرکڑی تقید کی جاری ہے کہ ان کے نصاب میں تبدیلی کی جائے ،کین

علاء کواس ہات کا پورااحساس ہے کہ اگر غیر نہ ہی علوم کونصاب کا حصہ بتایا گیا تو اس سے ان
کی اتھارٹی کم ہوگی اور مدرسہ کی نہ ہی اہمیت ختم ہوجائے گی۔معراور سعودی عربیہ کہ جہاں
ریاست نے مدرسوں کو اپنے تسلط میں لے رکھا ہے، وہاں وہ ریاست کی پالیسیوں کے تحت
چلتے ہیں، الا زہر کے بیخے جس طرح حکومت چاہاں کی مرضی کے مطابق فتو کی دے دیتے
ہیں، سعودی عربیہ میں علاء شاہی خاندان کے مقابلہ میں تھوڑی بہت خود مخاری قائم رکھے
ہوئے ہیں، کین وہ ریاست کی پالیسی کے خلاف کوئی اقد ام نہیں اٹھاتے ہیں۔

ان مثالوں کو مذنظر رکھتے ہوئے پاکستان کے علماء مدرسوں میں ریاست کی مداخلت کے تخت خلاف ہیں لیکن پنہیں کہا جا سکتا کہان کی پیخالفت کس حد تک جائے گی؟

علاء كودميان ايك انهم سوال بير با به كه كيا انبين مرف ذهبي علم كه مطالعه ال كي تعليمات مجيلان على مشغول رهنا چائي يا انبين سياست على حصه لے كرا قدّ اله كه حصول كى جدوجهد كرنى چائي جماعت اسلاى عن اس مسئله پر بحث ہوئى تحى جس حصول كى جدوجهد كرنى چائي جماعت اسلاى عن اس مسئله پر بحث ہوئى تحى جس سيحة عن الحين احسن اصلاحى نے جماعت ساس لئے عليمه كى اختيار كرلى تحى كه وه سياست على حصد لينے كے تن على قبل الله وقت تبلينى جماعت الله كى اختيار كرلى تحى ملى ساك به كه جوسياست سے دورر وكر معاشر وكى وتنى تربيت كرنا چائي ہے۔ جماعت اسلامى احمد على المام اوركى اور دوسرى جماعت اسلامى احمد على المام اوركى اور دوسرى جماعت سياست على مجر پور حصد لے دى جي بان كا جميت على اسلام اوركى اور دوسرى جماعت اسلام فرق ہے : ايك وہ جماعتيں جو ينج سے معاشر وكو ذه بى بنانا چائى جيں ، اور دوسرى وہ جو كہ فرق ہے : ايك وہ جماعتيں جو ينج سے معاشر وكو ذه بى بنانا چائى جيں ، اور دوسرى وہ جو كہ اوپ سے طاقت اور جر كے ذريع ، جيسا كہ طالبان نے افغانستان على كيا تھا ، يا سرحد على اس وقت ايم ايم الى متحد وقعل ) كر دى ہے۔

جن علاء نے سیاست میں حصرایا، ووسیاست میں اس قدر معروف ہوئے کہ انہوں

نے نہ باس کی تحقیق یا تعلیم پر توجہ نہیں دی۔اس لئے بڑی بڑی نہی جماعتوں میں اس وقت کوئی عالم دین نہیں ہے۔ بلکہ بدعلاءا یے سیاستداں ہیں کہ جو نہ مب کواپنے مقاصد کے لئے استعال کردہے ہیں۔

پاکتان میں اس وقت ذہبی ماحول میں تبدیلی آئی کہ جب میاء الحق نے اسلامائزیش کا مل شروع کیا۔اس سے بیروال بیدا ہوا کہ اگر یاست کواسلامی بنایا جائے تو اس کا ماڈل کون سے فرقہ کی تعلیمات پر ہوگا؟اگر پاکتان میں کن فرقہ کے مانے والوں کی تعداد زیادہ ہے تو شیعہ فرقہ کواس میں کیا جگہ دی جائے گی؟ پھرسنیوں میں کی فرقے ہیں، ان میں سے کس کور جج دی جائے گی؟

ای وجہ ہے جب ضیاء کی حکومت میں زکوۃ کا نفاذ ہواتو 1980 میں اس کے خلاف شیعوں نے اسلام آباد میں ایک زبردست مظاہرہ کیا جس سے حکومت نے آئیس اس سے مشیق تراردیدیا۔ اس کے بعد شیعوں نے اپنے نم ہمی حقوق کے تحفظ کے لئے تحریک فقہ جعفر سے قائم کی۔ اس کے رد مل میں 1985 میں سپاہ صحاب کا قیام عمل میں آیا تا کہ سنیوں کی بالادی کے جدوجہد کی جائے۔ فرقہ واریت کی اس فضا میں دونوں طرف سے ایک ووسرے کے خلاف بے تحاشہ مواد شاکع ہوا، جس نے نفر سے وائی این نما کی کہ بالا نے میں مدد ویوں فرقوں نے اپنی مقبولیت کے لئے تہواروں کو منانا، اور فرای رسومات کا انعقاد کی۔ دونوں فرقوں نے اپنی مقبولیت کے لئے تہواروں کو منانا، اور فرای رسومات کا انعقاد کی تہی جس کی وجہ سے لوگوں میں شیعہ نی شناخت گہری ہوئی۔ اس انتہا پہندی کی تتیجہ میں دونوں جانب سے تی و غارت کری کی ابتداء ہوئی جو کہ آتے بھی کی نہ کی شکل میں جاری ہوئی۔ اس انتہا پہندی میں جاری ہوئی جو کہ آتے بھی کی نہ کی شکل حاری ہوں جاری ہوئی۔ اس انتہا پہندی میں جاری ہوئی جو کہ آتے بھی کی نہ کی شکل حاری ہوئی جاری ہوئی۔

اکیسویں صدی میں علاء کا کیارول ہونا چاہئے ،اس موضوع پر مولانا وحیدالدین خال کا مضمون پڑا ہم ہے جس کا غنوان ہے "علاء کا راہنما کردار" اس میں انہوں نے بیسوال اٹھایا ہے کہ طاقت کا کیا تصور ہونا چاہئے ،اوراے کس انداز سے حاصل کرنا چاہئے ۔ان کی

دلی ہے کہ موجودہ دور میں طاقت کا تصور بدل گیا ہے، اور اب اے دی اور ثیکنا لوتی کی موجودہ دور میں طاقت کا تصور بدل گیا ہے، اور اب اے دی اور ثیکنا لوتی کی مورت میں دیکھنا چاہئے ، کیونکہ بھی وہ عناصر ہیں کہ جن کی مدد سے مغربی دنیا نے اپنی بالا دی کو قاقت کے حصول کا ذریعے بھی بالا دی کو قائم کیا ہے۔ اس کے بر عمل علاء اب تک سیاست کو طاقت کے حصول کا ذریع بھیے ہیں، اور ان تبدیلے وں سے بر جی کہ جو دنیا میں ہو چکی ہیں یا ہور ہی ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ علاء کو ہر طرف نا انصافی ، سازش اور تباہی نظر آری ہے۔

ال صورت حال من سوال به پیذا ہوتا ہے کہ اسلام کو کس حیثیت میں اپنا کردارادا کرنا چاہئے ؟ کیا علاء کو چاہئے کہ وہ قرآن دسنت کی جدید حالات کے تحت تجبیر وتغیر کریں تاکہ جدید نقاضوں کے ساتھ اسلام کی تعلیمات کو ہم آ ہنگ کیا جاسکے؟ اور یا تد یم نہ ہمی روایات جو کہ ماضی میں معاشرے کی راہنمائی کرتی رہی ہیں، انہیں کو برقرار رکھتے ہوئے، جدید حالات کوان کی روشنی میں دیکھنا چاہئے؟ بیدہ سوالات ہیں کہ جوآت علاء کو در چیش ہیں۔



## مشترک قدریں اوران کے دشمن

رصغیر ہندوستان میں نداہب اور ندہبی فرقوں کی ایک بڑی تعداد موجود ہے جو مختلف عقا کد اور نظریات رکھتے ہیں۔ لیکن اپنے تضادات اور اختلافات کے باوجود انہوں نے معاشرہ میں ہم آ ہنگی کو برقر اررکھا۔ یہ باہمی اشتراک اس وقت ٹوٹا اور اس میں دراڑیں پڑتا شروع ہوئیں کہ جب موجودہ عہد میں جمہوری اداروں اور روایات نے اقتدار کے لئے اکثریت اور تعداد کی ایمیت کوقائم کیا۔ اس کے بعد سے یہ کوششیں شروع ہوگئی کہ ہر فدہب کے مانے والوں کو اتحاد کی ایمیت کوقائم کیا۔ اس کے بعد سے یہ کوششیں شروع ہوگئی کہ ہر فدہب کے مانے والوں کو اتحاد کی شکل میں لایا جائے تاکہ وہ سیاسی اقتدار کے حصول میں کامیاب ہوں۔ چونکہ ہندوستان میں ہندومت کے مانے والوں کی اکثریت ہے، اس لئے فدہب کو میاسی اقتدار کے حصول کے لئے، اسے اسلام اور عیسائیت کی مانند ایک متحد اور مضبوط فدہب بنانے کی تحر کی شروع ہوئی، جیسا کہ حقیقت میں ہندو فدہب کی بیشکل نہیں تھی ، اور میسائیت کی مانند ایک متحد اور مضبوط فدہب بنانے کی تحر کی یہ شروع ہوئی، جیسا کہ حقیقت میں ہندو فدہب کی بیشکل نہیں تھی ، اور کھے اس کے ہزار ہا دیوی و دیوتا پی رواداری کی وجہ سے معاشرہ میں مشترک کا گھر کو برقر ار رکھے ہوئے تھے۔

ہندوستان کی تاریخ میں نم ہی تضادات کو دور کرنے ، ہندومت میں برہمنوں کی اجارہ داری کو چیانج کرنے اور اسلام میں علاء کی شریعت کی پابندیوں کی بخق کی مخالفت میں گئ داری کو چیانج کرنے اور اسلام میں خصوصیت سے تیرہویں صدی میں امجرنے والی بھکتی قابل ذکر تحریکیں امجریں ۔ ان میں خصوصیت سے تیرہویں صدی میں امجرنے والی بھکتی قابل ذکر ہے۔ یہ نچلے اور کیلے طبقوں کی آواز تھی کہ جو ند ہب کے اجارہ داروں کے خلاف تھی اور عوام کو مجبت اور ہم آ ہنگی کے دشتہ میں ملانا جا ہتی تھی ۔ فیڈ دوسری تحریک جس نے ندہب کی شدت کو کم کرنے کی کوشش کی دوصو نیا ء کی تھی کہ جو وصدت الوجود کے پر چاری سے اور کا فروسوئن کی تفریق کو قتم کرتا چاہتے تھے۔ اکبرشایداس لحاظ ہے دنیا کا پہلا بادشاہ تھا کہ جس نے ''بین المذا ہب ڈائیلاگ'' کی بنیا دڈالی۔1500 میں اس نے فتح پورئیری میں عبادت فانہ قائم کیا اور اس میں ہر ند ہب کے علاء کو بلایا تا کہ ان سے ندا ہب کے بارے میں معلو مات حاصل کر سکے۔ اس کی تحقیق وجبتو کے نتیجہ میں بلا خراس نے صلح کل کی پالیسی کو افتیار کرتے ہوئے ہر ند ہب کے مانے والوں کو مساوی درجہ ومقام دیا۔

ان تحریکوں کے علاوہ مشترک کلچراور نہ ہی ہم آ ہنگی کو پیدا کرنے میں بڑا حصہ سلمان صوفیاء، پیروں، قلندروں اور مجذوبوں کی درگا ہوں، عیسائیوں و ہندوؤں کے مقدس مقابات، مندر، سادھی، اور چرچ کا حصہ ہے جولوگوں کی عقیدت کا مرکز بن گئے اور جہاں ان کے پیروکاراور بانے والے نہ ہب وعقیدہ سے بالاتر ہوکرا پی مرادیں پوری کرنے کے فاطریباں حاضر ہوتے ہیں۔

اس موضوع پر یوگندر سنگھ نے "مقدس مقامات" کے عنوان سے ایک کتاب کھی ہے:

Sacred Spaces (Penguin: India, 2003)

جس میں جنوبی ہندوستان، آندهرا پردیش، مدهیا پردیش اور جموں و کشمیر کے ان مقدس مقامات کا دورہ کرنے کے بعد کہ جہاں ہر ندا ہب کے لوگ جاتے ہیں اوران مقامات کے تقدس کو ہا ہمی طور پر تسلیم کرتے ہوئے، انہیں برقر ارر کھتے ہیں۔ساتھ ہی ہیں اس نے ان تبدیلیوں کا بھی ذکر کیا ہے کہ جو ہندوستان کی موجودہ سیاسی صورت حال میں ہورہی ہیں، اور جوشترک کلچر کی جگہ علیحدگی کوفروغ دے رہی ہیں۔

یوگندر سنگھ نے اس بات کی جانب اشارہ کیا ہے کہ ہندوستان میں برہمن مت کی جڑیں بہت گہری اور مضبوط ہو رہی ہیں، اور اس میں اس قدر کیک ہے کہ وہ دوسرے

نداہب اورعقیدوں کواپنے اندر بموکر اورضم کر کے ان کی شناخت کوختم کر دیتا ہے۔اس کی مثال بدھ مت ہے۔ اس کی مثال بدھ مت ہے کہ جس کی عدم تشدد اور سبزی خوری کی روایات کواپنا کر اور گوتم بدھ کووشنو کا اوتار بنا کراس کو ہندوستان سے ختم کر دیا۔

ہمن مت کے اس گہرے اثر کی دجہ سے دوسرے ندا جب کے لوگوں کے لئے اپنے نہ جب کی تبلیغ کرنا مشکل کام تھا۔ اس لئے اس کا ایک حل یہ نکالا گیا کہ نئے نہ جب کی تبلیغ کرنے مشکل کام تھا۔ اس لئے اس کا ایک حل یہ نکالا گیا کہ نئے نہ جب کو بہمن مت کی اصطلاحات اور دوایات میں چیش کرتے تھے، اس کی ایک مثال اساعیلی داعیوں کی ہے کہ جنہوں نے اپنے نام بھی ہندواندر کھے اور اپنے علی مثال اساعیلی دائر ویمس رہتے ہوئے کی تاکہ ہندوستانی معاشرہ اسے بہتر طور رہمے تھیں۔

یوگذر سکھ نے اس کی دوسری مثال کیتھولک فرقے کی تبلیغ کے سلسلہ میں دی ہے کہ جب ابتدائی عیسائی مبلغین لوگوں کوجنو بی ہندوستان میں عیسائی بنانے میں ناکام ہو گئے تو 1605 میں رو برٹو ڈانو بیلی (Roberto de Nobili) ہندوستان آیا اور خود کو برہمن کے طور پر پیش کرتے ہوئے عیسائیت کی تبلیغ کی۔اس سلسلہ میں اس نے ہندو معاشرہ میں ذات یا ت کے فرق کو برقر اررکھا اور اعلیٰ ذات کے لوگوں کو عیسائی بنا کر ان کے دابطوں کو مجلیٰ ذات سے کا ب دیا ،الہذا عیسائی معاشرہ میں بھی اعلیٰ ذات کے اور فیلی ذات کے لوگ

ہندوستان میں صوفی ، قلندراور سنیاسی لوگوں کا احرّ ام کیا جاتا ہے اور بی خیال کیا جاتا ہے کہ ان لوگوں کے پاس روحانی طاقت اور اثر ہے کہ جس کی وجہ سے ان کی دعائیں قبول ہوتی ہیں۔ چونکہ بیلوگ مال و دولت اور جائیداد کے بغیر ہوتے ہیں اور ان کی زندگی کی ضروریات بھی کم ہوتی ہیں، اس لئے بیکسی پر زیادہ انھار نہیں کرتے ہیں، ان کے حلیہ، عادات واطوار، اور بے اعتمالی کے سبب لوگ ندصرف ان کا احرّ ام کرتے ہیں، بلکہ ان سے عادات واطوار، اور بے اعتمالی کے سبب لوگ ندصرف ان کا احرّ ام کرتے ہیں، بلکہ ان سے

ڈرتے بھی ہیں۔

ان کے مرنے کے بعدان کی درگاہ، یا سادھی یا یادگارعقیدت کا مرکز بن جاتی ہے۔ اورلوگ يهال منيس ما نكفية تے ہيں۔اس كى وجديد ہے كدايك ايسے معاشره ميس كد جہال غربت وافلاس ہو،علاج ومعالجہ کی سہولتیں نہ ہوں ، زندگی میں عدم تحفظ ہو، وہاں یہ 'مقدس مقامات''اس لئے لوگوں کا مرکز بن جاتے ہیں کہلوگ یہاں آ کراولا دکی خواہش کرتے ہیں۔ بیار یوں سے خفایا بی کی دعا کرتے ہیں، برنس مین کامیابی کے متوقع ہوتے ہیں، آپس کے جھڑوں اور تناز عات کاحل جا ہے ہیں۔لوگوں کی امیدیں پوری ہوں یانہ ہوں، مکران مقدس لوگوں کے معجزات کی شہرت اس قدر پھیل جاتی ہے کہ لوگوں کا عقاد کہرا ہو جاتا ہے۔ چونکہ بیرخواہشات اکثر دنیاوی معاملات ہے تعلق رکھتی ہیں،اس لئے یہاں نه بهب اورعقیده ان کی راه میں حائل نہیں ہوتا ہے۔مثلاً جنو بی ہندوستان میں''لیڈی آ ف ویلان کانی (Lady of Vailan Kanni) کے چہتے میں اس کے بت کی زیارت کرتے ہوئے ایک زائر نے کہا کہ''اگر میرے پیر کا علاج یہاں ہوجاتا ہے،تو میرا اس ے مطلب ہے۔کوئی ہوش مند فرد ڈاکٹر کے پاس بطور علاج جاتے ہوئے یہ بیں دیکھتاہے كاس كاند مب كياب؟ اس ك اس من كيابرائى بك كالركوئي مسلمان كى مقدس عيسائى مقام يربغرض علاج آجائے۔"

لہذا ہر ندہب کے ذائرین کے لئے اولین مقصد سیہوتا ہے کہ ان کی مرادیں پوری ہو جائیں ،انہیں اس سے غرض نہیں ہوتی ہے کہ سیمقدس مقام کس ندہب سے تعلق رکھتا ہے۔ سیوہ احساس اور مفادات ہیں کہ جولوگوں کو ان جگہوں پر باہم ملاتے ہیں۔

یوگندر سنگھ نے خاص طور سے ہندوستان میں ان بھری ہوئی درگاہوں کے بارے میں لکھا ہے کہ جوچھوٹے شہروں اور قصبوں میں واقع ہیں، جواب تک وہاں کے لوگوں کی ضروریات کو بورا کر رہی تھیں۔ خاص طور سے مسلمان پیروں اور صوفیاء کی درگا ہیں۔ گر

موجوده حالات على كرجب بشروانتها وليندا بحررب بي، اور بي بعد لي، مهاسجا، اور آرالی الی، کے زیر اثر ہندومت کے اقدار کو قائم کر کے بیکوش کی جارہی ہے کہ ہندوستان سے اشتراک کی روایات کوختم کر دیا جائے اور اس کی جکہ علیمد کی اور خالص ہندو عقا كد كوفروغ دياجائ جهال سياست عن سيهور بإجوبال ندجب بحى اس كاثر ي آ زادنیں ہے۔اس کے نتیجی مسلمان بروں اور صوفیاؤں کی درگا ہوں کواب ہندو بنانے كاعمل شروع موكيا بـــاسعمل عن ان يزركون كى تاريخ كويكى بدلا جار باب، أنيس ملمان فاندان کی تاریخ سے تکال کر ہندہ فائدان کا بتایا جارہا ہے، ان کے حراروں کو جو درگاه کی شکل میں تھے،اب انہیں مندر کی شکل میں تبدیل کیا جارہا ہے،ان کی قبروں پران كے بت ركھديے كے يں،اوركوش كى جارى بكران كى زيارت كے لئے اب مرف ہندہ کی مرورے نداہب والوں کو بہال مرادیں ماسکنے کی ضرورت نیس ہے۔اس سلسلہ میں جو بی ہندوستان میں بابا برحن کی درگاہ قابل ذکر ہے جے 1990 میں بی۔ ہے۔ بی نے ہتھیا لیا ہے۔ اور بتول ہوگذر علم کر، اس تم کی کوششیں اب بن چی (Hunchi) براگ (Hadagil) جرول (Jiroli) اور باگل (Hagli) كے گاؤل على مو ری ہیں۔ یہاں کی درگا ہیں اب لنگاہت فرقہ کے پیاریوں کے بعند ش ہیں ان کومسار کر كوبال اب مندر تمير مورب بي-

بی صورت حال شردی کے سائیں بابا کی ہے، جن کی وقات 1990 علی ہو کی تھی، جنہیں مسلمان سے برہمن بنا دیا گیا اور ان کا حرار اب''سادهی مندر'' کی شکل اختیار کر گیا ہے کہ جہاں ان کے حرار یران کا بت رکھا ہوا ہے۔

مدمید پردلش میں مام مہدی بدخن پتا کے اوتار جن کے مانے والے پتای فرقہ سے تعلق کر گئیں۔ تعلق رکھتے ہیں ماگر چدان کا تعلق بھکتی روایات سے تعا، گرانیس ابھی 1930 کی دہائی میں کہ جوفرقہ واریت کا زمانہ تھا ماب ہندو متالیا گیا ہے۔ راجستمان مل کوگامید کی جوکداب تک کوگا پر مقی کر 1950 کے بعد انیس کوگا دیر مقالت سے دور گاؤں دیما توں بنا کران کی اسلای شاخت کو منادیا۔ بیتبدیلیاں مرکزی مقالت سے دور گاؤں دیما توں اور تھموں میں ہور بی ہیں، اب تک وہ مقدی مقالت کہ جولوگوں کوآئیں میں ملاتے تھے، اب یہ مقالت ایک بی فرم ہورہ ہیں۔ یہ ایک اب یہ مقالت ایک بی فرم ہورے ہیں۔ یہ ایک افرون تاک صورت حال ہے کہ وہ صوفی اور ہزرگ کہ جو بھی اور وصدت الوجود کے زیر اثر فرم ہوئر قد و ذات بات سے بالاتر ہو کر لوگوں کوآئیں میں جوڑنے کا کام کرتے تھے وہ اب ہندوستانی معاشرہ کو کیلیدہ علیمہ فانوں میں بانٹ رہے ہیں، اب اشتراک سے زیادہ علیمہ کی برزور ہے۔

کشیر می صوفیاء کی درگا ہوں کا ذکر کرتے ہوئے، ہوگذر سکھ نے موجودہ حالات میں تبدیل ہوتے ہوئے دہ کا گری کے میں تبدیل ہوتے ہوئے دہ کا گرف اثارہ کیا ہے کہ جب سے علیمہ کی گر یک انتمی ہے اور ہندہ ستانی فوج نے اس تحر کے کہا کہ کوشش کی ہے، کشیر میں درگا ہوں کے اثر ات کم ہوئے ہیں، ان حالات میں لوگ مشتر ک گجر، اور مشتر ک روایات اور صوفیاء کے مجبت کے بیغام کو حالات سے مطابقت نہیں پاتے ہیں۔ حریدہ بابی خیالات اور احیاء پری کے جذبات نے بھی صوفیاء کی عقیدت کو کم کر دیا ہے، ایسا محسوس ہوتا ہے کہ اب معاشرہ میں ان کی ضرورت باتی نہیں رہی ہے۔

اب مشترک کلجری جگہ ہر عقیدہ و ند ہب کوگ علیحدی، اور دوسرے ندا ہب سے
التعلقی کا اظہار کرتے ہیں۔ اگر چہ عندہ ستان کے ہر ند ہب نے ایک دوسرے ساثرات
کوتیول کیا ہے، مجراس کے باوجو دان کے ند ہی تعقبات کو پوری طرح سے ختم نہیں کیا جا چکا
ہے، مثلاً جب ہے کندر سنگھ سمکھ کر دوارے عمل ان تصاویر کو دیکھا ہے کہ جن عمل سمکھوں پر
مسلمانوں کے مظالم کود کھایا گیا ہے تو وہ اپنے سمکھ دوست سے میروال کرتا ہے کہ "برادر، ذرا
میرتو بتاؤ کر آخر یہاں کرونا تک کی کوئی بھی تصویر کو ن نہیں ہے؟ اور آخر یہاں گرونا تک

ے ملمان مرید مردانہ کو کون نیس دکھایا گیا ہے؟ اور بہال سے آخر کول میاں میر عائب بیں کہ جن سے سکسوں کے چیٹے گروار جن دیونے گولٹران ممل کی بنیادر کھوائی تھی؟ اور بابا فرید کہاں بیں کہ جن کی شاعری گرختہ صاحب بیس شامل ہے؟ کیا یہ سب سکھدوایات کا حصہ نہیں بیں؟

کاب کو ہو ہے کے بعد میں ادائ ہوگیا۔ ہندو تان کی تاریخ میں جن لوگوں نے لوگوں کو لائے کی کوشش کی ، ذات پات ہے آزاد کر دیا ، لوگوں کی مراد کو بورا کیا۔ ان میں بخاوت کے جذبات کو اجمارا ، اور زندگی کے مسائل اور شکلات سے مقابلہ کرنے کا حوصلہ دیا۔ اب بیان لوگوں کو تاریخ سے نکال کر ، ایک اریخ کا حصہ بتایا جارہا ہے کہ جس میں تصب و نفر ت ، و خمنی ، عداوت ، اور فرقہ داریت ہے۔ قرون و میں کا ذمانہ کہ جب باد شاہت تی ، اور جمہوری ادار سے اور دوایا ت بیس تھی ، و بال الی تحریک کہ جس نے ذبی تحقیات سے بالاتر ہوکر لوگوں کو آئی میں ملایا۔ اب جمہوری تان دوایات کو تو ثری ہے۔ یہ وہ احسامات ہیں کہ جو ری ہے ، اور لوگوں کو علیمہ و فانوں میں بانٹ ری ہے۔ یہ وہ احسامات ہیں کہ جو امید کے بای کا اور دوئی کے باتے تاریکی میں لے جاتے ہیں۔



# تقتيم ہند بختلف نقطہائے نظر

تغتیم بند (1947) بندوستان کی تاریخ کا ایک ایساواقد ہے کہ جس کے ساتی، فقافق اور ای پیلویں۔اب تک اس موضوع پر زیاد متر کام یای نظانظرے کیا گیا ہے۔ فہذا اس مقعد کے تحت مورخوں نے سرکاری دستاویزات، سای جاعتوں کے ریکارڈز، اخبارول کی خریں الیڈرول کے میانات اور ان کے درمیان ہونے والی باہمی گفت وشنیر اور کا نفرنسوں کی روثی میں کیا ہیں گھی ہیں۔ان تحریوں کی اپن جگہ اہمیت ہے کو تکسیا ی نیلے اویرے ہوتے ہیں اور مجروہ لوگوں پر ان کی مرضی کے خلاف مسلط کردیئے جاتے یں۔ کین طاہرے کہ تعمیم ہند کا تعلق مرف ساست سے بیں تھا، اس کی دجہ سے لوگوں کی زعركول يركمر سائرات يؤسه ماس كااندازهان چند يادداشتون يالوكول كاسواخ حيات ے ہوجاتا ہے کہ جس می تقتیم کا ذکر ہے۔ اگر چداب پکے مورخوں نے اس موضوع کو ساست سے علیمدہ ہٹ کر بھی دیکمنا شروع کیا ہے، گرا بھی تک اس کے اور دوسرے پہلو قشہ ہیں۔ ہارے سانے ال کے دو پہلو بہت زیادہ وضاحت کے ساتھ سامنے آتے میں۔ایک قو تشودجس نے لوگوں کی زند گیوں کو تیاہ دو براہ کیا، دوسرا بجرت جس نے لوگوں کی بروں کو تکال بھی کا اور انہیں بے گھرینا کر اجنی بنادیا۔

تعتیم بندی تاریخ نولی کے سلسلہ علی سے بات بھی یا در کھنے کے قابل ہے کہ اس واقد کے بارے علی نسل دنسل نظار فلر بدال رہا ہے۔وہ نسل کہ جس نے اس تعتیم کا مثاہرہ کیا بیا اس عمل سے گزری ، اس کی وائے اس کے بارے علی اور ہے ، اس کے مقابلہ علی آنے والی تسلیں کہ جنہوں نے اس واقعہ کے بار نے میں سنا ہے یا پڑھا ہے وہ اس کو کسی اور عی نظر سے دیکھتے ہیں۔ اس کے علاوہ طبقاتی تعلق سے بھی اس واقعہ کو دیکھا گیا ہے،
بیوروکریٹس، سیاستدان اور تاجر، جب کہ عام لوگوں کو چونکہ ایسے تجربات تحریم میں لانے کا
موقع نہیں ملتا ہے اس لئے ان کی رائے جمیشہ جھپ جاتی ہے۔ اگر چہاس بات کی کوشش
بھی ہوتی ہے کہ عام لوگوں سے بات چیت کر کے اور ان سے انٹرویو لے کر ان کے
تاثر ات کوتاریخ کا حصہ بنایا جائے ، لیکن الی کوششیں بہت کم ہوتی ہیں۔

تقتیم کے موضوع پر اگر چہ اب بہت لٹریچر شائع ہو چکا ہے، گریہاں پر چار کتابوں کے بارے میں ذکر ہے کہ جن کے مصنفوں نے اسے بحثیت مجموعی نہیں بلکہ کتاب ڈیوڈ پنج (David Page) کی کٹرے کر کے دیکھا ہے۔ ان میں پہلی کتاب ڈیوڈ پنج (Prelude to Partition) کی مہائی میں خاص طور سے 1920ء کی دہائی میں ہونے والے واقعات پر خاص توجہ دی گئی ہے۔

ڈیوڈ بیج نے اس سوال کا جواب ڈھونڈ نے کی کوشش کی ہے کہ آخر کیا وجھی کہ ہندو
اور مسلمان جوصد ہوں سے ایک ساتھ پرامن رہ رہے تھے، وہ ایک دوسر سے کے دشمن ہو
گئے، اور ان اختلافات اور نفر توں نے فرقہ واریت کو پیدا کیا۔ ان وجو ہات کی ابتداء وہ
ان اصلاحات ہے کہ جو ہر طانوی حکومت نے ہندوستان میں شروع کی تھیں۔ مثلا
1880ء میں جب لوکل سلف ڈسٹر کٹ لیول اور میون پائی کے انتخابات شروع ہوئے ، تو اس
نے تعداد کی ایمیت ہندو اور مسلمان دونوں پر واضح کردی کہ جس کمیونئ کی تعداد زیادہ ہوگ
وہ اکیشن میں جیتے گی۔ 1909ء کی اصلاحات کا تعلق صوبائی الکیشن سے تھا، اس کا ایک اثر
تو یہ ہوا کہ لوگوں کے لئے تو می مسائل سے زیادہ مقامی مسائل کی ایمیت ہوگئی۔ جب
تو یہ ہوا کہ لوگوں کے لئے تو می مسائل سے زیادہ مقامی مسائل کی ایمیت ہوگئی۔ جب
گئے تو اب سیاست کی حیثیت صوبائی ہوگئی۔ جب 1935ء کے ایک میں سندھ کو جمیئ

ے علیحدہ کہا گیا ،تو اس نے صوبائی سیاست کی اہمیت کواور بڑھادیا۔

اس کا نتیجہ کیا ہوا۔ برطانوی حکومت کا اس کے ذریعہ سے بیمتصد تھا کہ تو می جماعتوں کو اور خاص طور سے کا گرس کوتو ڑا جائے۔ کیونکہ ان اصلاحات نے صوبائی لیڈروں کو پیدا کیا اور ان کی اہمیت کو بڑھایا جب کہ تو می لیڈروں کی اہمیت کم ہوئی۔ اس کی وجہ سے شالی ہندوستان میں پرانے مسلمان خاندانوں کا جواڑ ورسوخ تھا اور ان کی لیڈرشپ قائم تھی ، وہ اس عمل سے ٹوٹ کی ، الہذاا پی لیڈرشپ کے کھوجانے اور اثر ورسوخ کے ختم ہونے کا ڈران میں بیٹھ گیا، اس وجہ سے انہوں نے اپنی قیادت کے استحکام کے لئے ند ہب اور زبان کا استعمال کیا تا کہ ان علامتوں کے ذریعے عام مسلمانوں کو اکٹھا کرسکیں اور اپنی لیڈرشپ کو قائم رکھ سکیں۔

لیکناس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جب 1937ء کے الیشن میں کا گرس کو کامیا بی ہوئی ، اوراس نے صوبوں میں اپنی حکومت قائم کر لی تو اس نے کا گرس کی پوزیشن کو طاقتور بتا دیا۔ مسلم لیگ نے بھی صوبائی علاقوں کی اہمیت اوران کے مسائل کو بچھتے ہوئے کزور مرکز اور بااختیار صوبوں کا مطالبہ کیامسلم لیگ کواس لئے اس وقت کامیا بی ہوئی جب اس نے صوبوں کے مسائل کو تو مسائل پر اہمیت دی اس لئے دیکھا جائے تو سیاست نے جوصوبائیت کی شکل مائٹل کو ایمندوستان کی تقسیم کی را ہیں متعین کیس۔

ڈیوڈ پیج نے اس پر بھی روشی ڈالی ہے کہ برطانوی حکومت نے کن طریقوں کواختیار کرتے ہوئے، ہندوستان کے امراء، زمینداروں اور بااثر افراد کواپنے کنٹرول میں رکھا۔ مثلاً حکومت کی ملازمتیں اس پیریڈ میں ان امرااور زمینداروں کے لڑکوں کو دی جاتی تھیں کہ جو حکومت کے وفادار تھے۔1896ء میں ہو۔ پی میں 161 ڈپٹی کلکٹرز تھے، ان میں صرف 15 انٹر پاس تھے 9 کے پاس ڈگری تھی، باتی اس سے آزاد تھے۔225 تحصیلداروں میں 14 انٹر پاس تھے اور صرف ایک کے پاس ڈگری تھی۔ اعلیٰ عہدوں کے لئے انا مردگی ہوتی تھی۔قابلیت اورتعلیم کووفادار یوں پرتر جے نہیں دی جاتی تھی اس وجہ سے جب کا تکرس کا 1885ء میں قیام عمل میں آیا تو اس میں یہ بےروز گارتعلیم یا فتہ شامل ہو گئے، چونکہ بمبئی میں ان کی تعداد زیادہ تھی ،اس لئے کا تکرس کوابتدائی دور میں بمبئی میں کامیا بی ہوئی۔

لبذا ڈیوڈ بیج کے نتائج کے مطابق فرقہ واریت کی ابتدااس لئے ہوئی کہ لوکل اور میں میں ایکٹن میں یو۔ پی کے مسلمانوں کو کم ششیں مل رہی تھیں۔ 1913ء کے آگرہ میں ہونے والے مسلم لیگ کے بیشن میں جناح اور مظہر الحق جدا گاندا نتخاب کے خلاف قرار داد پاس نہ کرا سکے کیونکہ ان لوگوں نے اس کی خالفت کی کہ جومیونہ ل الیکٹن میں حصہ لیتے تھے۔ اس الیکٹن میں حصہ لیتے تھے۔ اس الیکٹن نے اکثریت واقلیت کی تفریق کو فذہبی بنیا دوں پر پیدا کیا بھی وجہ تھی کہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں فسادات کی ابتدا ہوئی جس نے سیاست کے مل کے بوصف کے ساتھ ساتھ شدت اختیار کرلی۔

(2)

تقسیم ہند پر دوسری کتاب انتااندر سنگھ کی ہے

اخیا نے 1935ء ہے 1941ء The Origin of the Partition of India) اخیا نے 1935ء ہے 1941ء کا سے تعلیم کے دورہ پر تبعرہ کیا ہے۔ اس کے تعلیم کے مطابق جناح اس دور میں ہندوستانی مسلمانوں کے حقوق کی صفانت چا ہے تھے جب کہ ہندواور کا گری کے راہنماؤں کا نقط نظر یہ تھا کہ اول اگریزی حکومت کے خاتمہ کی جدوجہد کی جائے۔ جب ملک آزاد ہو جائے تو اس وقت ان مسائل کو حل کر لیا جائے گا۔ اس کی رائے کے مطابق 1940ء تک پاکستان کا مطالبہ نہیں کیا گیا تھا۔ لیکن 1937ء سے 1939ء تک سیاست میں جو تبدیلیاں آئیں انہوں نے ہندومسلمان اختلافات کو بڑھا دیا۔ ورخصورت حال بیٹی کہ جناح سے زیادہ صوبائی لیڈرز طاقتور اور بااثر تھے، جسے فضل حسین پنجاب میں، فضل الحق بنگال میں اور سندھ میں ''آزادمسلم بار ٹی' کی قیادت مسلم لیگ سے زیادہ مقبول تھی۔ اس لئے 1937ء سندھ میں ''آزادمسلم بار ٹی' کی قیادت مسلم لیگ سے زیادہ مقبول تھی۔ اس لئے 1937ء

تك فرقد واريت نے ہندوستان كى سياست ميں اہم كردارادانبيں كيا تھا۔اس عرصه ميں جو صوبائی الکشن ہوئے ان میں بھی ہندو ،مسلمان سوال نہیں اٹھایا میا ۔موبائی سیاست ان نفرتوں سے دور تھی۔لیکن جب 1937ء میں کانگرس نے الیشن میں کامیالی کے بعد وزارتیں بنا کیں ، تو اس ونت بھی جناح کا گرس ہے سمجھونہ کرنے پر تیار تھے ، گرنبرو کے مطابق ہندوستان میں صرف کا تکرس اور برطانوی حکومت ہی دو جماعتیں ہیں،اس پر مزید ميهواكدجب كالحمرس في دمسلمانون سدابط "كمم شروع كاتوجناح في اس يردعمل كا اظهاركيا كيونكه اسمعم كامقصدية فعاكم سلم ليك كي قيادت كوكمزوركيا جائي ان حالات میں جناح نے مسلم لیگ کی دوبارہ سے تنظیم کی ، کا تکرس اور اس کی وزارتوں کے خلاف مہم چلائی ۔ لیکن 1939 ویک مسلم لیگ ہندوستان کے تمام مسلمانوں میں مقبول نہیں تھی ،اور نہ بی ا**ں وقت تک مسلمانوں کوایک''علیحدہ توم'' کی حیثیت سے بیش کیا گیا تھا۔ 1939ء** میں جب کا گرس نے وزارتوں سے استعفٰی دیا تو جناح نے اس موقع کو پوری طرح سے استعال کیا اور''یوم نجات'' بنا کرمسلم لیگ کے لئے راہ ہموار کی۔ 1940 م میں لا ہور ريز دلوش پاس ہوا۔ليكن بيريز دلوشن صوبائي مسلم سياستدا نوں ادر را ہنماؤں ميں مقبول نہيں تھا۔فضل الحق جنہوں نے اس ریز دلوثن کو پڑھا تھا وہ اس سے مطمئن نہیں تھے اور نہ ہی سكندر حيات اس كے حق ميں تھے۔اس لئے اس مرحلہ تک پاکستان کو جناح بطورا يک ہتھيار استعال کرنا چاہیے تھے کہ جس کی بنیاد پر وہ ہندوستان میں مسلمانوں کے حقوق کا تحفظ حاصل كرسكيس \_ ياكتان كامطالبه اس وقت زور بكر كميا كه جب 46-1945 م ك الكثن مں ملم لیگ کوکامیا بی ہوگئ ۔ محر در حقیقت جناح جس یا کستان کے بارے میں سوچ رہے تھے،اس میں متحدہ پنجاب اور بنگال شامل تھے۔ ہندوستان کی جس طرح سے تقسیم ہوئی ،وہ جناح کے منصوبے کے مطابق نہیں تھا اس لئے انہوں نے اسے ''ٹوٹا ہوا اور دیمک زدہ'' كبا\_

**(3)** 

تغتیم ہند کے بارے میں تیسری کتاب برطانوی عہدیدار پینڈرل مون (Penderel Moon) کی"Divide and Quit" ہے۔مون بحثیت آکی کی الیس افسر کے پنجاب میں رہا، آخر میں بہاولپور ریاست میں ملازمت کی تقسیم سے قبل کے حالات کا مشاہرہ کیا۔ اس کماب میں اس نے ان حالات پر تبعرہ کیا ہے جو 1947ء سے ملے پنجاب میں تھے۔ خاص طور سے پنجاب کی تقسیم کے بارے میں اس کے خیالات اہمیت کے مال میں۔اس نے بھی اس خیال کی تائید کی ہے کہ 1945ء تک جناح اور مسلم لیگ بنجاب من بااثر نبيل تع اوريهال يونينك بارثى ايك طاقة رساى جماعت تمى، كين 1946ء کے انکٹن نے ملم لیگ کوایک اہم جماعت بنادیا جس کی وجہ سے جناح کی بوزیش پنجاب میں اہم ہوگئ صوبوں میں اہمیت کے بعد بی جناح ہندوستانی مسلمانوں كواحد نمائد ومن محك من الما على 1946 وهل جوفرق واران فسادات موسة اللم سكهول كوكافي فقصان مواران فسادات فيسكهون اورمسلمانون كے درميان اختلافات كو بڑھا دیا اس وجہ سے ان کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی جارہ نہیں رہا کہ وہ نہ ہی بنیاد بر پنجاب وتقیم کرنے کا مطالبہ کریں۔مون نے اس بات کی مجر بور کوشش کی کہوہ سکھول (اکالیوں)اورمسلم لیگ کے درمیان کوئی معاہدہ کرادے، تا کہ پنجاب میں فسادات بھی نہ ہوں اور اس کی تقیم بھی رک جائے ۔ لیکن اس مسئلہ پر جناح نے کوئی دلچی نہیں لی جس کا نتیجہ بیہوا کہ پنجاب کی تقسیم لازمی ہوگئ۔اگر جہاس تم کا کوئی منصوبہیں تھا کہ پنجاب سے ہندو وسلمان ہجرت کر جائیں ، مکر فسادات نے ہندوؤں کومغر لی پنجاب اورمسلمانوں کو مشرقی پنجاب سے جمرت کرنے پرمجبور کر دیا جس کے نتیجہ میں تل وغارت کری اور کیر تعداد میں لوگوں کا بے گھر ہوتا ، ہوا۔

جناح اورگا ندهی کی فخصیتوں پرتبمرہ کرتے ہوئے مون نے لکھا ہے کہ جناح دراصل ایک قوم پرست اور سیکولر ذہن کا فخص تھا۔ وہ کا گرس بیں اس وقت تک رہا کہ جب تک اس کے راہنماؤں میں کو کھلے جیے آزاد ذہن کے لوگ تھے۔ لیکن جب گا ندهی کے ہاتھوں میں اس کی قیادت آئی ،اور گا ندهی نے نہ بب اور سیاست کو آپس میں ملایا ،ہندو نہ ب کی احیاء کی بات کی ،ہندو کو ام کومتوجہ کرنے کے ہندو علامات کو استعمال کرنا شروع کیا، تو اس کی بات کی ،ہندو کو ام میں کا گرس چھوڑ دی۔ مسلم لیگ میں شمولیت کے بعد اس نے بارٹی کومتبول عام بنانے کی مہم شروع کی۔ جہاں تک پاکتان کا تعلق ہے یہ اس نے پارٹی کومتبول عام بنانے کی مہم شروع کی۔ جہاں تک پاکتان کا تعلق ہے یہ 1937ء سے 1942ء کے درمیان انجرا۔ ورنداس سے پہلے علی کی بات نہیں تھی ، بلکہ ہندوستان میں رہے ہوئے مسلم انوں کے حقوق کے تحفظ کی جدوجہدتی۔

مون نے اس پر بھی اظہار خیال کیا ہے کہ کیا تقیم کے بعد اس کی تو تع ہے کہ کی مرحلے پر بید دونوں ملک ایک ہوجا کیں گے؟ اس کا کہنا ہے کہ اس کے امکانات بہت کم بین، کیونکہ دونت گزرنے کے ساتھ ساتھ دونوں ملکوں کی علیحہ و شناخت مضبوط اور متحکم ہوتی چلی جائے گی ، اور ثقافتی طور پر بھی دونوں معاشر ہے جدا ہوتے چلے جا کیں گے۔اس لئے ان کے اتحاد کے امکانات کم ہے کم ہوجا کیں گے۔

(4)

تقیم پر چوقی کتاب تی ڈی کھوسلہ کی (Stern Reckoning) ہے اس میں مصنف نے 47-1946ء میں ہونے والے فسادات جو کلکتہ، نواکھلی، بہار، پنجاب، سرحد اور سندھ میں ہوئے شخصان کی تفصیل دی ہے۔ تقیم ہند کا اہم پہلوتشدد، دہشت گردی اور فرقہ وارانہ فسادات ہیں۔ ان کے نتیجہ میں نہ ہی بنیاد پر جونفرت ہندوؤں، مسلمانوں اور سکھوں میں ہوئی اور صدیوں سے ساتھ رہنے والے ایک دوسرے کے خون کے پیاسے سکھوں میں ہوئی اور صدیوں سے ساتھ رہنے والے ایک دوسرے کے خون کے پیاسے ہوئے، اس کی ایک ایک آئم وجہ نہ ہی شنا خت کا انجرنا، کہ جس میں نہ ہی اور سیای جماعتوں

نے اپنے سیای مفادات کی خاطر حصہ لیا، لیکن اس کا المیدید ہوا کہ عام لوگ ان نفر توں کا شکار ہوئے۔

تعتیم کی اس پوری تاریخ سے ایک بی نتیجہ نکانا ہے کہ جب بھی سیاست اور ند بب کا آپ میں ملاپ ہوگا تو اس کے نتیجہ میں معاشر و ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہوتا ہے اور یہ ایک مرحلہ پر تشدد کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ اس لئے ہندوستان اور پاکستان دونوں کے لئے ضروری ہے کہ اپنی علیحدگی کو برقر ارد کھتے ہوئے ایک دوسرے کے ساتھ مفاہمت اختیار کریں اور جنگ سے دورر ہتے ہوئے امن کی طرف قدم بڑھا کیں۔



### تقسيم بهند

م مغیر کی تاریخ میں ہندوستان کی تقسیم اور اس کے نتیجہ میں پاکستان کا قیام ایک پیجیدہ،الجھاہواواقعہ ہے کیونکہ بیرنہ وایک کہانی ہے کہ جے بیان کر دیا جائے،واقعات کو ترتیب دے دیا جائے اور اس سے نتیجا خذ کرلیا جائے۔نہ ہی پیکوئی ایک' بچ'' ہے کہ جس یر یقین کرلیا جائے۔ایک طرف تو تقسیم ہند کے نتیجہ میں فسادات کا شکار ہونے والے لوگ ہیں کہ جنہوں نے تشدداور اذبت کو ہرداشت کیا،ان کے لئے تقیم ہندایک اور ہی صورت میں سامنے آتا ہے، و وقتیم کوتشدد، بے رحی ، اور انسانیت کی تذلیل کے پس منظر میں دیکھتے ہیں۔ دوسری جانب سرکاری نقط نظر ہے کہ جو تقتیم کو ہندوا درمسلمان تقتیم کی نگاہ ہے دیکھتے ہوئے اے انسانی متلہ کے بجائے ساس متلہ بنا دیتا ہے۔ اس لئے اس بات کی زیادہ ضرورت ہے کتقسیم کوان لوگوں کی نظرے دیکھاجائے کہ جواس میں سے گزرے ہیں۔ تقتیم ہند کے نتیجہ میں ہونے والے تشدد کے بارے میں کانی لکھا جا چکا ہے۔ ہندوستان کی تاریخ نولی میں صرف سرکاری نقط نظر ہی کو جگہنیں ملی ہے بلکہ اس کے مقابلہ میں ان لوگوں کی آ واز وں کو بھی دکھایا حمیا ہے جواب تک خاموش تھیں۔ان میں خاص طور ے ورتوں کے نقط نظر کو پیش کیا گیا ہے کہ جوفسادات میں سب سے زیادہ متاثر ہو کیں۔ یا کتان می اس موضوع کوزیادہ نہیں چھٹرا ممیا ہے۔ بیضرور ہے کہ یا کتان کے ادبوں نے اس پس منظر میں جوافسانے لکھے ہیں، وہرکاری تاریخ سے زیادہ موڑ اور انسانیت کی آ واز ہیں۔

#### اس موضوع پر حال ہی میں چھپنے والی کتاب گیا ندریا نڈے کی ہے۔

(Remembering Partition: Violence, Nationalism and Hsitory in India)

تقتیم کے سلسلے میں پانٹرے نے جو تھیں پیش کیا ہے وہ یہ کہ کی بھی واقعہ کی دائشت 'کس طرح ہے ذہن میں محفوظ رہتی ہے اور یہ ایک نسل ہے دوسری نسل تک منتقل ہوتی ہے۔ اس کی بنیاد پر متھ تشکیل پاتی ہے اور اکثریہ یادیں فرد کے لئے آسیب بھی بن جاتی ہیں کہ ان کو اپنی دماغ ہے نکالنا چاہتا ہے مگروہ بار باراس کو واپس لے جاتی ہیں۔ ظاہر ہے کہ اگر یادیں خوشگوار ہوں تو انسان کو ان میں سکون ملتا ہے، اور اگریہ تکلیف دہ اور اذیت ناک ہوں تو انسان ان سے چھٹکارا پانے کا خواہش مند ہوتا ہے۔ مگریہ یادیں زندہ رہتی ہیں، اور انہی سے تاریخ کی تشکیل بھی ہوتی ہے جب بیتاریخ کا حصہ ہو جاتی ہیں تو اس میں دوسر بے لوگ بھی شریک ہوجاتے ہیں۔

لیکن تاریخ کی طرح کی ہوتی ہے،ایک سرکاری تاریخ کہ جولوگوں کے دکھاور دردکو اپے سیاسی مقاصد کے لئے استعمال کرتی ہے، دوسری وہ تاریخ کہ جوسیاست سے بالاتر ہو کرانسانی جذبات کی عکاس کرتی ہے۔ جب تقسیم ہند کی تاریخ لکھی جاتی ہے تو اس میں لوگوں کی یادیں بھی ہیں، دستاویز ات بھی ہیں،اخبارات اوران کی خبریں بھی ہیں،اگران سب کو طاکر تاریخ لکھی جائے تو کوئی ایک واضح نقط نظر سامنے آتا ہے۔

گیاندر پاٹھے نے اس کتاب میں اول تقسیم کے بارے میں بتایا ہے۔ یہ بات تو
تاریخی طور پر واضح ہے کہ اب تک دنیا میں ملکوں کی تقسیم جہاں جہاں ہوئی ہے، اس میں جر،
تشد داور طاقت کا استعال رہا ہے۔ اس وجہ سے تقسیم کے جو گھا دُ ہوتے ہیں ان کوصحت مند
ہونے میں ایک طویل عرصہ لگتا ہے۔ ہندوستان کی تقسیم کے نتیجہ میں بھی ایسے بی زخم ہیں کہ
جواب تک پراپر رس رہے ہیں۔ جب بھی تقسیم کی بات کی جاتی ہے تو اس کے ساتھ بی تشدد
جواب تک پراپر رس رہے ہیں۔ جب بھی تقسیم کی بات کی جاتی ہے تو اس کے ساتھ بی تشدد

عورتوں کو ہے آ پروکیا، و ہیں اس تشدد کے نتیجہ ہیں یہ بھی ہوا کہ ہندوستان ہیں مسلمان، ہندو
اور سکھ کیو نیز ہیں اتحاد پیدا ہوا۔ مثلاً اگر کلکتہ کے فسادات ہیں مسلمانوں کو تل کیا گیا، تو اس
سے پنجاب کے مسلمانوں ہیں اپنے ہم ذہبوں سے لگاؤ اور تعلق پیدا ہوا، اور انہوں نے
انتقام ہیں ان ہندوؤں اور سکھوں کو مارا کہ جو ان کے ہمسایہ تھے اور جنہیں وہ جانتے تھے۔
یہی صورت حال ہندوؤں اور سکھوں کی ہوئی۔ تشدد کے ردعمل ہیں ہم نہ ہب بھری ہوئی
ہماعتیں جذبات کی شدت ہیں ایک ہوگئیں، اور اس نے آ مے چل کر ان میں نہ ہی تو م
پرتی کو پیدا کیا۔ یہ قوم پرتی کی وہ بنیاد ہے کہ جو اب تک باتی ہے۔ ہندوستان اپنے سکولر
رستوراور اعلانات کے باو جو دقوم پرتی کی ان بنیادوں کو نیس ڈھا سکا ہے۔

ان فسادات اورتشد د کے پس منظر میں ایک خاص بات اور جوسا منے آتی ہے وہ یہ کہ خنٹر ہے اور بدمعاش لوگ بھی اپنی اپنی جماعتوں اور کمیونٹیز کے تحفظ میں اس قدر مصروف موئے کہ انہوں نے عورتوں کی حفاظت اور ان کی آبر دوک کو بچانے کے لئے جانیں دے دیں۔ ان میں میہ جذبہ تشدد کے نتیجہ میں پیدا ہوا اور میلوگ اچا تک اپنی اپنی کمیونٹیز میں ہیرو بن گئے۔

ان فسادات کی کہانیاں ایک دم ختم نہیں ہوئیں، بلکہ بدآئ تک بار بار سنائی جاتی ہیں۔ چاہوہ مسلمان ہوں، سکھ یا ہندو، وہ فخر سے بتاتے ہیں کہ سمطرح ان کی عورتوں فے خرت کی خاطر جان دے دی، مگر خود کو حوالہ کرنے سے انکار کردیا۔ بیالمیہ،المینہیں رہا، بلکہ کیوڈئ کے لئے باعث فخر ہوگیا کہ جس کی وجہ سے وہ سراٹھا کر چلنے کے قابل ہو صحے۔ بلکہ کیوڈئ کے بہلے اور فور اُبعد میں جو فسادات ہوئے، اس کا بھی تج دید کیا گیا ہے۔ ایک

تقتیم سے پہلے اور فور اُبعد میں جونسادات ہوئے،اس کا بھی تجزید کیا گیا ہے۔ایک تجزیر تو یہ ہے کہ فسادات کا پھیلاؤاس لئے ہوااوراس لئے اس پر کنٹرول نہیں کیا گیا کیونکہ اس وقت ریاست اوراس کے ادارے بے انتہا کمزور ہو چکے تھے۔ 1945ء اور 1947ء میں کلکتہ میں جونسادات ہوئے،اس کی ایک وجہ تو قط تھا کہ جس نے لوگوں کو شہر میں جمع کر دیا تھا۔ بھوک اور افلاس جھگڑوں کی وجہ بنا، اس پر انتظامیہ نے صورت حال کو کنٹرول نہیں کیا۔

تشدد میں جوانسانی بربریت نظر آتی ہے، اگر صرف اس کا ذکر کیا جائے تو انسان کا انسانیت سے ایمان اٹھ جاتا ہے، اس لئے جہاں وحشت و بربریت تھی، وہیں پر ایسے واقعات بھی ہیں کدافراد نے اپنی جانوں پر کھیل کرلوگوں کی زندگیاں بچائیں۔ یہ واقعات تشدد کی آگ کوذرا کم کردیتے ہیں۔

گیا ندر پانڈ اس کی جانب بھی اشارہ کرتا ہے کہ تقسیم 1947ء مرف سای تقسیم بی نہیں تھی بلکہ یہ اجازہ کو ایک دوسرے سے جدا کردیا، یہ تقسیم بھی تھی کہ جس نے جائیدادوں اور حکومت کے سرمایہ کو تقسیم کردیا۔ لیکن صرف بہی نہیں ،اس تقسیم نے کا گرس اور سلم لیگ کے تضادات کو بھی ظاہر کیا، مثلاً کا گرس پارٹی نہ بہی بنیادوں پر ہندوستان کو تقسیم نہیں کرانا چاہتی تھی، جب کہ یہ سلم لیگ کا مطالبہ تھا، گر جب بنگال اور پہنو سال آیا کہ انہیں متحدر بہنا چاہئے یا تقسیم کرنا چاہئے تو دونوں پارٹیوں کا موقف بدل گیا۔ مسلم لیگ نہیں چاہتی تھی کہ ان دونوں صوبوں کی تقسیم کردینا چاہئے۔ بنگال کا گرس کا مطالبہ تھا کہ انہیں ہندو۔۔۔ مسلم اکثریت کی بنیاد پر تقسیم کردینا چاہئے۔ بنگال کے وہ قوم پرست کہ جو 1950ء کے تقسیم بنگال کے زبردست حامی سے۔ اب یہی قوم پرست تقسیم کے حامی بن مجے۔

اس تقسیم کا ایک اور نتیجہ جوسا منے آیا وہ یہ کہ کھواس تقسیم کے فارمولے میں پچھ بھی حاصل نہیں کر سکے ان کے مقدس مقامات مغربی پنجاب میں وہ گئے اور ہندوستان میں وہ بغیر کسی علیحدہ دریاست کے تنہارہ گئے ۔ یہی وہ احساس محرومی ہے کہ جس نے پنجاب کوعلیحدہ صوبہ بنانے اور خالصتان کی تحریک کے شکل میں اپنا کر دار ادا کیا۔

اگر چہ ہندوستان کی تقتیم کے بارے میں سوچا بیگیا تھا کہ ہندوومسلمانوں کے آپس

کے تفرقے اور جھکڑے ختم ہو جائیں مے، مگرتقتیم کے بعد جو حالات ہوئے انہوں نے ٹابت کیا کہاس کے نتیجہ میں بیر شتے اور زیادہ گڑے ہیں۔ کیونکہاس تقسیم کے نتیجہ میں بیرتو نہیں ہوا کہ تمام مسلمان پاکتان میں آباد ہو جائیں اور ہندوستان صرف ہندوؤں اور دوسرے نداہب کا ملک بن کررہ جائے۔ کیونکہ ہندوستان میں بسنے والوں میں سے پچھ ہی لوگ ہجرت کر کے گئے جب کہ اکثریت یہیں رہی۔ان کے لئے پیمسئلہ بنا کرتقتیم ہے یہلے جو'' دو تو می نظریہ'' اورمسلم تہذیب کی علیحدگی کی بات ہوتی تھی ، ہندوستان میں رہنے والےمسلمانوں کواس ہے دستبردار ہونا پڑا اور پیاعلان کرنا پڑا کہوہ ہندوستانی ہیں،اس ملک کے وفادار ہیں،اوراس کے دفاع کے لئے اپنے خون کا آخری قطرہ تک بہانے کے لئے تیار ہیں ۔لیکن تقسیم نے جو ہندومسلم تفریق کی تھی ،اور پاکستان مسلمانوں کا ملک بناتھا۔ اس نے ہندوستان میں رہنے والے مسلمانوں کوعذاب میں ڈال دیا۔ کیونکہ ایک توان ہے بيكهاجاتا تهاكة تمهارا ملك بن كميا ابتم وبإل جاؤر دوسرے يهمجها جاتا تها كه درحقيقت ان کی ہمدر دیاں یا کستان کے ساتھ ہیں،اور ہندوستان ہےان کی وفا داری مشکوک ہے۔ پیہ صورت حال اس وقت اوربھی کشیدہ ہوجاتی تھی کہ جب دونو ں ملکوں میں جنگ ہور ہی ہو، یا تناؤ ہو،اس صورت میں ہندوستانی مسلمانوں کو بار بارا بنی وفاداری کا اظہار کرنا پڑتا تھا۔ تقتیم کے نتیجہ میں جو بیصورتحال پیدا ہوئی ہےوہ اب تک جاری ہے۔اس طرح تقتیم کی ایک بڑی قیت ہندوستانی مسلمانوں کوادا کرنا پرورہی ہے۔

جب بھی ہندوستان میں فرقہ وارانہ فسادات ہوتے ہیں ، تو پاکستان کے ذرائع اسے تقسیم کی حمایت میں پیش کرتے ہیں۔ جب کہ یددلیل بھی دی جاتی ہے کہ اگر تقسیم نہ ہوتی تو مسلمانوں کی بڑی تعدادان فرقہ وارانہ حملوں سے خود کا کیسے تحفظ کرتی۔

کشمیر کے مسئلہ کواگر اس تناظر میں دیکھا جائے تو ہندوستان کے دانشوریہ کہتے ہیں کہایک باروہ ندہمی بنیادوں پر پھر کسی تقسیم کوشلیم نہیں کریں گے ،مگر بنگال اور پنجاب میں وہ یہ کر پچے بیں ادر یہ کہ تخیم کی اکثریت، ہندوستان کے مسلمانوں کے تحفظ کا ہاعث ہے۔ لیکن مجرات کے حالیہ فسادات میں مسلمانوں کا جس طرح ہے آل عام کیا گیا اس نے ہندوانتہا پندوں کے عزائم کو بے فتاب کردیا ہے۔ اس نے تعلیم اور اس کے نتائج کے بارے میں اور زیادہ الجھنیں پیدا کردی ہیں۔

تفتیم ہند کا ایک اور پہلویہ ہے کہ اس کے نتجہ یں دوقوی ریاستوں کا ظہور ہوا۔ ان دونوں ریاستوں کا ظہور ہوا۔ ان دونوں ریاستوں نے اس پالیسی پڑ کمل کیا کہ اپنے اپنے علاقوں میں ساتی و ثقافتی اور نسلی گروپوں کی شناخت کونتے کر کے انہیں ایک قوم میں خم کرنا چاہا۔ اس نے چھوٹے صوبوں اور چھوٹے نسلی گروپوں کے دجود کے لئے خطرہ پیدا کر دیا۔ اس لئے دوئی ریاستوں میں اس کا ردعل ہوا۔ مثلاً ہندو ستان میں جنوبی ہندنے ہندی کوقوی زبان تلیم کرنے سا نگار کردیا۔ سکموں نے اپنے لئے علیمہ و صوبہ کا مطالبہ کردیا تا کہ دہاں دوا پی شناخت برقرار کر کھیس آسام اورنا گالینڈ میں علیمہ کی جدد جہد آسے بھی جاری ہے۔

پاکتان می اردد کوتوی زبان بنانے پر مشرقی پاکتان میں بنگامہ ہوا، جو بلآخر علیہ کی میں میں الدی کو جاتا خر علیہ خ علیحد کی پرختم ہوا۔ سندھ اور دوسرے صوبوں نے فد ہب کے نام پر پنجاب کی بالا دی کو جستے کیا اور ایوں پاکتانی شناخت کے دوگل میں علاقائی شناخت زیادہ طاقتورین کر ابھری۔ ان مسائل نے دونوں ریاستوں کو اعرونی تعنادات میں الجھادیا۔

قری ریاستوں کا دوسرار عمل بیتھا کہ انہیں طاقتور بمضوط اور فرتی لحاظ ہے تا قابل سخیر ہونا چاہئے۔ اس لئے تقسیم کے فوراً بعد اکتوبر 1947ء میں ہندوستانی افواج چیف کے۔ ایم کے یہ اعلان کیا کہ صرف مضبوط اور طاقتور فوج می ہندوستان کوایک مطیم قوم بنا سکتی ہے۔ ناتھورام کوؤے، جس نے گاندھی تی کوئل کیا تو اس کی ایک وجہ ان کی عدم تشدد کی پالیسی تھی ، اس کا کہنا تھا کہ ہندوستان کوایک جدیدریاست بننے کے لئے ضرور کے۔ وہ طاقتور فوج پر انحمار کرے۔

دوسری طرف سے پاکتان نے ابتداءی سے کہا کہ چونکہ ہندوستان نے اس کے وجود کو تلیم ہندوستان نے اس کے وجود کو تلیم نہیں کیا ہے اور اسے فتم کرنے کے در پے ہے، لہذا اسے اپناد فاع کرنا چاہے۔ اسلحہ کی دوڑ دونوں ملک 1965ء اور اسلحہ کی دوڑ دونوں ملک 1965ء اور 1971ء میں وہ خون ریز جنگیں لاے، باہمی خوف کے نتیجہ میں دونوں ایٹمی طاقت ہے، اور دونوں فوتی کیا تا ہے۔ جائے طاقت رہیں کہ مسائل کا عل جنگ سے چاہے ہیں۔



#### هندوستاني مسلمانون كاالميه

م مغرى تارى شى مندوستان كے مسلمان دواليوں سے ايے دد جار ہوئے كه انہوں نے ان کی زندگیوں پر گمرے اثرات ڈالے۔1857 کے بنگاہے کے بعد انہیں لا تعداد مائل سے دد جار ہونا ہڑا کونکہ اگریزی انظامیہ کے ایک طبقہ کا خیال تھا کہ اس بنگاہے کے اصل ذمہ دارمسلمان ہیں، لہذا انہیں اس کی سز الملی جائے۔ان پر غداری محس کشی اور حکومت کے خلاف ساز شوں کے الزامات لگائے مجے، جش کے نتیجہ بیں بیہ کومت کی نظرول مل معتوب مم ان من المرك جائدادي ضبط موكي معمولي شبهات ير انبیں بھانی کی سزائیں دی گئیں۔اس دارو گیر کے عہد میں یہ ہوا کہ سلمان اشرافیہ کا طبقہ بالخصوص ادر عام لوگ بالعموم مایوی اور ناامیدی کا شکار ہو مجئے۔اس صورت حال میں مندوستان میں دوالی تحریکیں اٹھیں کہ جنہوں نے مسلمانوں کودد مختلف را ہیں دکھا کیں۔ان میں سے ایک دیو بند کا مدرسہ تھا، جس کا مقصد بیرتھا کہ ہندوستانی مسلمانوں میں ذہبی شاخت کو برقر ار رکھا جائے اور جدیدیت کا مقابلہ کرتے ہوئے اے در کیا جائے۔اس کے برعك سرسيد كي تحريك كالمقعد مدتما كه حكومت برطانيه كويديقين دلايا جاائ كمسلمان حکومت سے وفادار ہیں،اس کی خدمت کے لئے تیار ہیں،اور جو کچم ماضی میں ہوا،اس میں چندا فراد کا حصہ تمام سلمان کمیوٹی کانہیں۔ لہٰذا انہوں نے مسلمانوں کومشورہ دیا کہ دہ جدید تعلیم حاصل کر کے حکومت کی ملازمتیں اختیار کریں تا کہ ان میں اور حکومت میں مفاہمت اور دوی ہو۔اس سلسلہ میں انہوں نے مسلمانوں کو رہمی مشورہ دیا کہ وہ نہتو حومت کی خالفت کریں اور نہ بی سیاست علی حصد لیں۔ اس لئے جب 1885 علی
کا گری پارٹی کا قیام عمل عیں آیا تو انہوں نے نہ صرف خوداس عیں شامل ہونے سے انکار کر
دیا، بلکہ سلمانوں کو بھی روکا کہ اس سے اور سیاست سے دور رہیں۔ کو نکہ ان کے نزد یک
سیاست علی حصد لینے کا مطلب حکومت کی پالیمیوں کی خالفت تھی، جس کی وجہ سے انہیں
اندیشہ تھا کہ حکومت روعل علی مسلمانوں کے خلاف ہوجائے گی ، مرسمد کی میر پالیمی کس صد
سیاست غلاماس کا فیملہ آنے والے حالات نے دیدیا ہے۔

دومرايزا مادية 1947 على تقتيم بندكا ب، جب ملك كابنواره بوا، اور بإكتان كا وجود عمل مس آ میا تواس مرحلہ برایک بار چر ہندوستان کے سلمانوں کوایک بحران سے سابتہ پڑا۔خاص طور سے وہ سلمان کہ جواقلیتی صوبوں میں تھے۔ کینکہ پاکستان کے قیام نے ان مسلمانوں کو ہندو اکثریت کے رحم و کرم پر چپوڑ دیا۔ اس کا اظہار، قائد اعظم محمر علی جاح نے 1941 کی کانور کے ایک اجلاس میں کیا تھا کہ وہ اقلیتی صوبوں کے دو کروڑ ملانوں کواکٹری صوبوں کے سات کروڑ مسلمانوں کی آزادی بر قربان کرنے کے لئے تیار میں۔اگرد یکھاجائے تو تقتیم ہندنے ان ہندوستانی مسلمانوں کے لئے" دوتو می نظریہ" کا فاتمہ کردیا۔اب انہیں ای ہندواکٹریت کے ساتھ مادرای کے تسلط میں رہنا ہوگا کہ جس کے خلاف انہوں نے مدوجد کی تھی۔ بدوہ لوگ تے کہ جو کا تکرس کی حکومت کے لئے ہندوستان کے غدار تھے، کیونکہ انہوں نے ملک کو دوحصوں میں تعتیم کرایا تھا، ان کی مدردیاں ململیک کے ساتھ تھیں،اور باوگ یا کتان کی تریک کے سریراہ تے،اب جب كه لمك بث چكاتوان سب كے لئے لمك بيجرت كر كے جانامكن نبيل تما ، أنبيل اينے آ بادُاجداد كى مرزين يرريخ موئه ان مسائل اورمشكلات كاسامنا كرناتها كدجن عده تنتيم كے بعد دو جار ہونے والے تھے۔

اس موضوع ير اعـــ جى ـ نورانى نے "جندوستانى مسلمان" كے عنوان سے ان

دستادیزات کوجمع کیا ہے کہ جن کا تعلق 1947 کے بعد کے حالات، اور پھر آنے والے حالات سے ہے، جن میں شاہ بانو کا مقدمہ، باہری مبحد، اردوز بان ادر علی گڑھ سلم یو نیورش کے معاملات شامل ہیں۔

1947 کے فوراً بعد ہندوستان کے مسلمانوں کا سب سے اہم مسئلہ بیتھا کہ وہ کس طرح سے نئے حالات میں اپنی حیثیت کی وضاحت کریں۔ ہندوستان میں رہتے ہوئے، اب انہیں اس ملک سے اپنی وفاداری کو ثابت کرنا تھا۔ جناح صاحب نے پاکستان جانے سے قبل انہیں مشورہ دیا تھا کہ ان کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی دوسرا راستہ نہیں کہ وہ ہندو، پاکستان کے ساتھ وفادار رہیں، کیونکہ اب وہ چاہتے ہیں کہ پاکستان کے ہندو، پاکستان سے وفادار رہیں۔

لبذاتقیم کے بعد، ان کے نقطہ نظر سے دو تو می نظریہ کی ضرورت نہیں رہی، اور ہندو کی اور مسلمانوں کو جس ملک میں وہ رہنے پر مجور ہیں، اس کے ساتھ ان کو وفا دار ہونا علی اس مرحلہ پر کئی سوالات اشحتے ہیں، کیا پاکتان ہندوستان میں رہنے والے تمام مسلمانوں کے لئے بنانے کی تحریک تھی، یا صرف اکثریتی علاقوں کے سلمانوں کے لئے؟ اگر ایسا تھا تو کیا اس تحریک کے دوران اس کی وضاحت کی گئی تھی یا نہیں؟ کیا تقلیتی صوبوں کے مسلمان یہ بچھتے تھے کہ تقسیم کے بعد انہیں زیادہ تحفظ مل جائے گا؟ اس سلسلہ میں ہمیں کوئی وضاحت مسلم لیگ کے لیڈروں کی جانب سے نہیں ملتی ہے۔

ال مسئلہ پر حسین شہید سپر وردی نے ، چودھری خلیق الز ماں کوایک خط میں لکھا تھا کہ ''میراخیال ہے کہ چاکتان نے ان مسلمانوں کوایک ملک عطا کیا ہے کہ جوا کثریق صوبوں میں رہتے تھے لیکن ان مسلمانوں کو جواقلیق صوبوں کے رہنے والے ہیں ، انہیں کوئی وطن نہیں دیا۔اب ان مسلمانوں کو بے سہارااور مجبور بنا کر چھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ اپنی تقدیر کوخود ہی بنا کمیں۔''

اس کے ساتھ ہی ہی ہی ہوا کہ وہ مسلم لیگی لیڈرز کہ جن کا تعلق ان اقلیتی صوبوں سے تھا، وہ ایک ایک کر کے پاکستان چلے آئے، اور ہندوستانی مسلمانوں کو بغیر کسی راہنما اور لیڈر کے تنہا چھوڑ دیا۔

ان حالات میں، جو بھی بی بھی لیڈرشپ تھی، انہوں نے ہندوستانی مسلمانوں کے مستقبل اور تحفظ کے لئے دورا سے منتخب کے ۔ان میں سے ایک بیتھا کہ ہندوستانی حکومت سے اپنی و فا داری کا اظہار کیا جائے ،اور دوسرا بیتھا کہ سیاست کوترک کر کے، اپنی معاثی اور ساجی حثیثیت کو بہتر بنایا جائے ۔ اس بڑ مل کرتے ہوئے ، دستورساز اسمبلی میں مسلم لیگ نے خود کو تحلیل کرتے ہوئے بیا علان کیا کہ حالات کی تبدیلی اور نئی صورت حال کود کیھتے ہوئے پارٹی کو اس کا احساس ہوگیا ہے کہ اب وہ ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے فاکدہ مندنہیں رہی ہے، کیونکہ بیا کی فرقہ وارانہ جماعت ہے، اس لئے مناسب یہی ہے کہ اس کے وجود کو ختم کردیا جائے۔

جمعیت علاء ہند نے بھی یہ اعلان کیا کہ اس کا جومقصدتھا، وہ چونکہ اب پورا ہوگیا ہے،
اس لئے وہ اپنی سیاس سرگرمیوں کوشتم کر کے اپنی توجہ ہندوستانی مسلمانوں کی فلاح و بہود پر
کرے گی۔ حکومت سے وفاداری کے اظہار، اور سیاست سے علیحدگی کا بھیجہ یہ ہوا کہ
مسلمانوں کو بدلتے حالات میں اپنے تحفظ کے مواقع مل گئے کیونکہ یہ وہ وقت تھا کہ جب
تقسیم کی وجہ سے ملک میں فرقہ وارانے نفرت کمری تھی۔

لیکن حالات ایک جیسے نہیں رہے، وقت کے ساتھ ساتھ ہندوستانی مسلمانوں میں اعتاد بھی آیا، اور نی لیڈرشپ بھی وجود میں آئی، اس لئے ان کی سیاست سے علیحدگی ختم ہوتا شروع ہوگئی۔ 1960 کی دہائی میں انہوں نے ''مجلس مشاورت'' کے نام سے ایک پارٹی کی بنیاد رکھی۔ اس کے بعد 1972 میں 'آل انڈیامسلم پرسنل لاء بورڈ'' کا قیام عمل میں آیا۔ جس نے ہندوستانی وستورکی 44 شق وجینج کیا کہ جس کے تحت تمام لوگوں کے لئے آیا۔ جس نے ہندوستانی وستورکی 44 شق وجینج کیا کہ جس کے تحت تمام لوگوں کے لئے

ایک "سول کوڈ" کونافذ کیا گیا ہے۔ان جماعتوں کے قیام اور مطالبات نے ان کی سیاست علی مخرک کر دیا، اب نو جوان نسل میں میں میں میں ہورش پاکراپنے حقوق کے لئے جدو جہد کرنا چاہتی تھی۔ اس نے جہاں ایک طرف ہندو فرقہ وارانہ جذبات کو ابھارا، تو دوسری طرف مسلمانوں میں بے چینی اور حرکت کو پیدا کیا۔ آگے چل کہ 1985 میں شاہ ہانو کے مقدمہ نے پورے ہندوستان میں مسلم پرسل لاء کی حیثیت سے ایک اہم مسلکہ کو کھڑا کر دیا۔ 1992 میں باہری مجد کی شہادت نے مسلمانوں میں نہ ہی جذبات کو پیدا کیا، اور پورے ہندوستان میں مسلمانوں میں نہ ہی جذبات کو پیدا کیا، اور پورے ہندوستان میں مسلمانوں میں نہ ہی جذبات کو پیدا کیا، اور جب بیتر کی کھڑی کے علی مسلمانوں میں اپنی شناخت، اور حقوق کے تحقیظ کے لئے تحریکی اٹھیں۔ اس کے ساتھ میں اردوز بان کی حیثیت نے بھی ایک مطالبہ کی شکل اختیار کر لی، اور جب بیتر کی کھڑی کے علی کرھر مسلم یو نیورش ہے "مسلم" کے لفظ کو نکال دیا جائے تو اس نے بھی مسلمانوں کو سیای طور پر متحرک کر دیا۔

لین ان تمام سائل، اور بحرانوں کے باوجود ہندوستانی مسلمانوں نے اپ وجود کو برقر اردکھا، اگر چہ موجودہ مجرات کے فسادات نے مسلمانوں کو بے انتہا ناامید کر دیا ہے، گر ان کے لئے اس کے سوااور کوئی راستہیں ہے کہ ہندوستان میں رہتے ہوئے اپ حقوق کی جدوجہد کریں۔ اگر چہ پاکستان سے ان کی وفاداری کے جذبات کی وجہ سے ان پرشک و شہر کیا جاتا ہے اور بار باران پر ملک سے غداری کے الرّ امات لگائے جاتے ہیں۔ "پند توں کی نظر میں ان کے لئے ہندوستان میں رہنے کی کوئی مخبائش نہیں ہے، لیکن ان سب کے باوجود، ہندوستانی مسلمان، اپ وجوداوراس کے تحفظ کے لئے برابر جدوجہد کرر ہاہے۔" باوجود، ہندوستانی مسلمان، اپ وجوداوراس کے تحفظ کے لئے برابر جدوجہد کرر ہاہے۔" ہندوستانی مسلمانوں کے بارے میں اکثر سوال بیذ بمن میں آتا ہے کہ کیا ہیمکن ہے ہندوستانی مسلمانوں کے بارے میں اکثر سوال بیذ بمن میں آتا ہے کہ کیا ہیمکن ہے کہ مستقبل میں حالات کے دباؤ کے تحت ان کی شناخت فتم ہو جائے ، اور وہ ہندوستانی اکثریت میں خم ہو کرفتم ہو جائیں، یا سیاست سے علیمدگی کوافقیار کرتے ہوئے، اور وہ بندوستانی اکثریت میں خم ہو کرفتم ہو جائیں، یا سیاست سے علیمدگی کوافقیار کرتے ہوئے، کہل ماندگی

کی زندگی افتای کرتے ہوئے، ایک مجبور کمیونٹی کی شکل افتای کرلیں؟ اور بیسوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہندوستان اور پاکستان کے اچھے تعلقات، ہندوستان کے مسلمانوں کو بہتر اور خوشگوار ماحول فراہم کریں گے؟ لیکن بیدا یک حقیقت ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کو اپنے شخف اور حقوق کی جنگ خود بی الزنی ہے۔



#### بنگالی ریناسال

ایک نانہ تک آریخ ایک محدود دائرے میں لکھی جاتی رہی۔ سیاست 'انظام سلطنت ' فتوطت اور حکران خاندانوں کی سازشیں ' لین ایک وقت وہ آیا کہ جب آریخ کو اس کے آگے اپنی راہیں تلاش کرنا پرس اور معاشرے کے دو سرے پہلووں پر شختین کر کے اپنا وائرہ برھانا پرا۔ اس کے آریخ کو بے حد وسعت اور اے ایک دلیپ معمون نتانے میں مددی۔

ہندستان کی آمریج فریکی کے ابتدائی دور میں جب مورخ ہندستان میں برطانوی کے بارے میں لکھتے تھے 'آو ان کا دائرہ بھی ای طرح سے محدود تھا۔ اس میں نیادہ ندر فتوحات 'رایئوسٹم لور فرق کاروائیوں کا ذکر ہو تا تھا۔ اس سے آگے بیسے کر محمرائی میں جاکر اس تاریخی عمل کو نہیں دیکھا گیا کہ جس کی دجہ سے بورٹی ہندستان میں آئے لور بہل آگر انہوں نے تجارت کی' طومت کی' لور ہندستان کے معاشرے کو متاثر کیا۔

لب جب کہ تاریخ فیلی میں انقاب آیا ہے ' مورخ ہندوستان میں برطانوی پالیسیوں فور فن کی حکمت عملی کو اس نقلہ نظرے دکھ رہے ہیں کہ یہ فن افکار و نظرات سے متاثر ہوتی تھیں کہ جو بورپ میں ابحر رہے تھے اور وہاں کے معاشرے میں ذہنی انقلاب لا رہے تھے۔ اس کو اس طرح سے سمجما جا سکتا ہے کہ

ابتدائی دور میں جو اگریز ہندوستان میں آئے اور دولت کماکر واپس انگستان گئے وہ سنواب کماکر واپس انگستان گئے وہ سنواب کمالات و اقتدار آیا و یہ لوگ ہندوستان میں رہ کر سماحب بن گئے اندا نواب سے صاحب تک کا جو سنر ب اس کے پس مظرمیں ہورپ کی ذہنی و سیاس تبدیلیاں ہیں کہ جو ہندوستان میں الل مطافیہ پر اثر انداز ہو رہی تھیں۔

ہند ستان میں اگریز' افرادی اور اجماعی طور پر کی وجوہات سے آئے' مثلاً پیسہ کمانا' مہم جوئی' اور ہند ستان کو جدید نباتا' ان وجوہات میں جدید نبائے کا عمل جب شروع ہوا کہ جب یمال انہوں نے سیاس طاقت و قوت افقیار کر لی۔ لیکن اس کے ساتھ ہی وہ ان افکار و نظریات سے متاثر سے کہ جو یورپ میں مقبول ہو رہے سے۔

مثلاً جب ہم المحارویں صدی کے بورپ کا مطالعہ کرتے ہیں، تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ اس دور میں بورپ میں مقلیت پرتی کا دور تھا۔ معاشرہ ذہبی توہمات اور نگ نظری سے نگلنے کی جدوجہد کر رہا تھا نعوش کی علمی تحقیقات نے علم کے ہر شعبہ کو متاثر کر رکھا تھا۔ اب تک دبع مالئی قصوں اور کمانیوں کا جو زہنوں پر اثر تھا، اب سائنسی تحقیقات نے ان کو چیلنج کرنا شروع کر دیا تھا، لاک کا کمنا تھا کہ افکار تجربات کے جیجہ میں پیدا ہوتے ہیں، پیدائش نہیں ہوتے ہیں، اس عمد میں جو نی دنیائی موریافت ہو رہی تھیں، سمندروں کو کمنگلا جا رہا تھا، وہ ہائیل کے تصور کا کائے کو چیلنج کر رہے تھے۔ دنیا کی شکل کے بارے میں کہ یہ چپٹی ہے، اب رو کا خالے کا وہ بائیل کے تصور کا کائے کو چیلنج کر رہے تھے۔ دنیا کی شکل کے بارے میں کہ یہ چپٹی ہے، اب رو کا جا جا جا جا کا کی تقریب کو مشکلات پیش آ رہی تھیں۔ کیا جا چکا تھا۔ ہائیل کی تخلیق کا نکات کے نظریہ کو مشکلات پیش آ رہی تھیں۔ کا کانات کی خالی کا ور اس کی تقویم (Chronology) غلط ٹھمرسی تھی، اور اس کی تقویم (Chronology)

اور تحقیقات نے نہب کی بالدی کو کرور کردیا تھا۔

دوسری طرف ہورپ میں جو ذہبی جنگیں ہوئیں اور ان کے بتیجہ میں جو جاہ کاریاں ہوئیں اس نے اس فور ذہبی دواواری کے جذبات کو پیدا کیا اب عبدائیت کا فدا "بی" (Father) بن گیا۔ ایسا بیب جو ساری اقوام کا باب ہے اس سے بھی بید کر نیوٹن کے نظریہ کا نات میں انسان کے کردار کو تمام التی قوقوں سے آزاد کر دیا۔ اس کا کمنا تھا کہ جس طرح سے آیک محند (Clock) اپنے بنے کے بعد خود بخود کام کرتا ہے اس طرح سے فدا نے کا نات بنا کر اب اس آزاد چھوڑ دیا ہے اور یہ اپنے طور پر معموف عمل ہے۔

اس کا اثر سای و معافی اور ساتی اواروں پر بھی ہوا۔ اس پر فور کیا گیا کہ معاشرہ اور فرد اس وقت آزاد ہو سکتا ہے کہ جب وہ آزاد ہو الندا معاشرے کے اواروں کو انسانی ضروریات کے تحت تھکیل دینا چاہیے۔ سای طاقت کو کلڑے کو کرے کو عال اور دلیل کی بیدا نہ ہو معاشرے کو عال اور دلیل کی بنیاد پر منظم کرنا چاہیے۔

اس ہی مظریں اورپ کے وائش ورول میں چین کے بارے میں تو عزت
و احرّام تھا کو تکہ وہل وہ تمذیب و تمدن کا عروج دیکھتے تھے معاشرے میں نظم و
ضبط پاتے تھے گر میدوستان کا معاشرہ کہ جس کے بارے میں ان کی معلوات محدو
تعیس کی بار ہوا ہو تر ترب اور نظم و ضبط سے عاری تھا۔ اس کے بارے میں
دوبانوی خیالات تھے اس کے دولت اس کے ملے اور یمل کے ذہب و دیوی
دوبانوں خیالات تھے اس کے دولت اس کے ملے اور یمل کے ذہب و دیوی
دوبانوں کے بارے میں تھے و کمانیاں مشہور تھیں۔ عیمائیت کے حوالے سے ب

جب واسکودی گلاکل کٹ آیا کوریمال کے ایک مندر میں گیا تو اس کا تاثر یمی تھا کہ یہ چرچ ہے۔

جب 1498 میں پہلے پر تھیری آئے اور پر دو سری ہوریی اقوام کا آنا شروع ہوا تو ہندوستان کے بارے میں معلومات برحیں۔ سیاحوں نے سزنامے لکھے، تاجرول نے اپنے تجربات تلم بند کیے' لور یہ کتابیں جملیہ خانے کی ایجاد کی وجہ ے بورے بورپ میں مچیل میں۔ اب علم موددل تک محدد نہیں رہا کور نہ وانش ورول کی اجامہ واری میں رہا ، بلکہ یہ معاشرے کے ہر روجے لکھے فرد کی ملکت بن میا۔ لیکن اب تک ان بورنی لوگوں کے لیے یہ مشکل تما کہ سمی اجنبی معاشرے کے اواروں وروان اور رجانات کو بوری طرح سے سمجیس- اس کیے سای طور پر به نظریه ابحرا که مشرق میں چونکه فیوڈل ازم نہیں ہے 'جو که طاقت و اقتذار کو توڑنا ہے ' باوشاہ اور امراء میں اختیارات کو تعتیم کرنا ہے اس لیے وہاں مطلق العنانيت ہے ' برنير فرانسيى سياح ' جو كه شاہ جمال كے عمد ميں بندوستان آيا تما اس نے اس کی طرف اشارہ کیا کہ جو تکہ ہندوستان میں نجی جائداو کا تصور نہیں ہے اس کیے یمال حکرال تمام افتیارات کا مالک ہے معاشرہ معاثی طور پر اس لیے پس ماندہ ہے کہ ذاتی دلچیں نہ ہونے کی وجہ سے زراعت میں کوئی ترتی نہیں ہوتی ہے۔

سیالی مشرجو ہندستان میں اس غرض سے آئے کہ یمال مکرانوں اور امراء کو عیمائی بنا کر اپنے اثر و رسوخ کو بدھائیں انہوں نے اس متعد کے لیے یمال کی ذبائیں سیکھیں اور کوشش کی کہ ہندستان کے ذاہب کو سجھ کر عیمائیت کی تبلغ اس طرح سے کریں کہ لوگوں کو یہ ذہب جداگانہ معلوم نہ ہو 'مثلا انہوں نے ہندوئ کے دیوی و دیو آئوں کو ہائیل کے پیغیروں سے طلنے کی کوشش کی جیے منوکو آدم یا مورخ کماگیا و فیرو۔

یہ وہ پس مظر تھا کہ جس میں ایک برطانوی عالم اس غرض سے آیا کہ وہ نہ صرف بہل سے وولت کما کر والیں وطن آئے اور بے فکری کی زندگی گزارے ، جبکہ ہندوستان کے علمی و اوبی روایات کو سمجھے ناکہ اگریز جو یہاں کے حکمراں ہو سمجے ہیں ، وہ صمجے طور پر حکومت کر سکیں۔ یہ عالم مرولیم جونز تھا۔ ایس۔ این۔ کرتی نے اس پر کتب لکمی ہے ، اس میں اس نے 18 ویں صدی میں اس برطانوی رجان پر بھی روشنی ڈالی ہے ، جو اس عمد میں ابحرا تھا، اس کی کتاب کا برطانوی رجان پر بھی روشنی ڈالی ہے ، جو اس عمد میں ابحرا تھا، اس کی کتاب کا نامنل ہے۔

study Eighteenth William Jones: in (1968)**British** Attitude India ولیم جونز ہندوستان میں آئے سے پہلے ہی مشرقی علوم میں دلچیں لیتا تھا۔ اس نے آکسفورڈ میں تعلیم بوری کرنے کے بعد ' مشرقی زبانوں کا مطالعہ کیا۔ اور فارس زبان کی مرائم کمی - جونز کی خاص بات یہ مقی کہ وہ ایشیا اور ہورپ کے درمیان تمنیوں کا تساوم نہیں دیکتا تھا۔ بلکہ اس کے برعس وہ ان دونوں تمنیوں میں مماثلت یا آ تھا۔ ادا اس نے یہ نظر نظر دیا کہ ایشیا کے بارے میں یہ غلط خیال ہے کہ وہل مطلق العنائيت ہے۔ ایٹیا نے بھی عظیم تمذیب بدا کی ہے کہ جس میں زرخ اوب ہے اور آرٹ ہے کا کہ یہ کمنا صحے ہے کہ ایشیا کے شاعر ہارے شاعروں سے زیادہ ذہین لور تخلیق ہیں۔ ماحل اور آب و ہوا نے ایشیا کا شاعروں کو مت زیادہ جذبہ اور اسک دی ہے۔ اس کا کمنا تھا کہ: "ارانی چھتوں پر سوتے ہیں

ستاروں اور دو مری آسائی کللوں کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ " صرف ایران نے اس قدر شاعربیدا کیے ہیں کہ جو پورے بورپ نے ملا کر نہیں کیے۔ وہ اس پر افسوس کا اظہار کرتا ہے کہ ایران میں کوئی میڈیکی (Medici) خاندان نہیں ہوا کہ جو علم و اوب کی مریرسی کے ذریعہ وہاں ریاساں پیدا کرتا۔ اس نے یہ بھی نشان دی کی کہ ایشیائی شاعری کی وجہ سے بورٹی شاعری کو نئی زندگی ملی۔ ورنہ وہ پرانے اور فرسونہ موضوعات میں ابھی ہوئی تھی۔ ایشیائی تاریخ کے ذریعہ بورپ اپنی تاریخ کو بھر طریقہ سے سمجھ سکتا ہے 'مثلا یہ کہ خادر شاہ اور اس کی فتوحات نے بورپ پر کیا اثر فلاد اگر اس نے ایران کو آزاد نہ کر ویا ہو تا تو اب تک وہاں دوی موجود رہجے 'یا گریوں کا اقدار میں کا دوئت نہ لوٹی ہوتی اور مخل خاندان کو کرور نہ کیا ہو تا تو وہاں اگریوں کا اقدار میں آنا مشکل تھا۔

جونز 1783 میں ہندستان آیا۔ اس وقت بنگل میں ان اگریز افروں کا ایک گروہ موجود تھا کہ جو ہندستانی علوم میں دلچیں رکھتے تھے، ان میں چارلس ول کشس (Nathaniel Halhed) تا تعمیل ہال ہیڈ (Charles Wilkans) جان شور (John Shore) اور فرانس کلیڈون (Francis Gladwins) وفیرہ تھے۔ اس وقت کا گور نر جزل واران بسٹنگز تھا، اس نے مشرقی علوم لور ان لوگوں کی ہمت افزائی کی کہ جنہیں ان میں دلچی تھی۔ گور نر جزل کی حیثیت سے وہ ہندستان پر ایک اجنبی کی حیثیت سے حکومت نہیں کرنا چاہتا تھا، بلکہ یمال کی موایات اور لواروں کو قائم رکھ کر لور بہال کے علوم کی مربر سی کرے لوگوں کو دایات لور لواروں کو قائم رکھ کر لور بہال کے علوم کی مربر سی کرے کوگوں کو ذبئی طور پر متاثر کرنا چاہتا تھا، اس غرض سے اس نے کلکتہ میں "درسہ عالیہ" کا قام کیا باکہ وہال عمل و قاری زباؤں لور این کے علوم کا مطالعہ ہو۔ کوئکہ جب

تک مفتوحہ لوگوں کی روایات لور ان کے زہنوں کو نہیں سمجما جائے گا' ان پر حکومت بھی نہیں کی جا کتی ہے۔

اس مقصد کی جمیل کے لیے جونز نے 1784 میں ایٹیا نک سوسائی کی بنیاد ڈالی کہ جس کے ذریعہ ہندوستان کی آریخ قانون اور نداہب پر مختیق ہو۔ اس کی ہفتہ وار نشتیں ہوتی تھیں کہ جن میں شخقیق مقالت تقید کے لیے چیش کیے جاتے تھے۔ سال میں سوسائی کا ایک جرتل چیپتا تھا۔ ابتداء میں ہندوستاندل کو اس کا ممبر نہیں بنایا جاتا تھا۔ بست بعد میں جا کر ہندوستان اسکالرز کو سوسائی کا ممبر بننے کا موقع ملا۔

کما جاتا ہے کہ ولیم جونز نے انڈولوجی کی بنیاد ڈالی اس سلسلہ میں اس نے اول اندو بوربی زبانوں یر محقیق ک- شکنتلا کے قدیم درامہ کو شائع کرا کے کلیداس کو روشناس کرایا وغیرہ لیکن اس کاسب سے بوا کارنامہ ایشیا نک سوسائٹ کا قیام ہے ، جس کی وجہ سے بورے بورپ میں ہند ستان کے بارے میں جانے کا شوق پیدا ہوا۔ 1829 میں ہندوستانیوں کو بھی سوسائی میں شرکت کا موقع ملا اور اس طرح انهوں نے بورنی طریقہ و ریسرج سے فائدہ اٹھایا۔ اگر دیکھا جائے تو مندستانی قوم پرسی کی ابتداء ان تحقیقات سے موئی کہ جو سوسائی نے شائع کی تنمیں۔ ان میں تاریخ کی کئی دریا فتین اثار قدیمہ کے بارے میں معلومات اوب و فراہب کے مطالعات ان سب نے مل کر اہل ہندوستان میں اینے وطن کے بارے میں فخرکے جذبات پیدا کیے۔ اگر الل ہندوستان میں اپنے ماضی کے بارے میں ب معلوات نمیں ہو تیں' تو ان کے لیے مغربی کلچل حملوں سے دفاع مشکل ہو جاتا۔ راجہ رام موہن رائے اور وی وے کانٹد ویدانت کی آگی میں جونز کی

تحقیقات سے متاثر ہوئے۔ در حقیقت جونز نے ہندوستانیوں کو وہ ہتھیار دیا کہ جس کی مدد سے انہوں نے اہل بورپ پر کی مدد سے انہوں نے اہل بورپ پر بہت کم اثر ڈالا۔ اس طرح بورپ کے رومانوی شاعروں پر بھی اس کا اثر بہت کم ہوا۔

وہ خود اپنے حمد کے افکار اور کولونیل ازم کے خیالات کا اسر تھا' اس کیے اپنے ملک میں تو وہ لبل نظام کا حامی تھا' گر ہندوستان میں ایسے نظام کو چاہتا تھا کہ جو مطلق العنائیت پر ہو' لیکن اس کے افکار و خیالات کا ایک پیغام یہ ہے کہ تمذیبوں اور تمذیبوں اور معاشروں کی آپس میں ملاتی ہے۔

ولیم جونز کی زندگی لور اس کے خیالات و افکار پر دو مری کتاب گارلینڈ کین

The life and Mind کی ہے (Garland Cannan)

(Garland Cannan) کی ہے واس مواد کی مد سے لکھا گیا ہے کہ جو مصنف کو کئی ذرائع سے ملے ہیں۔ اس میں جونز کی شخصیت اور اس کی تحریروں کی مصنف کو کئی ذرائع سے ملے ہیں۔ اس میں جونز کی شخصیت اور اس کی تحریروں کی بداوار تھا، مصنف نے یہ فابت کیا ہے کہ اگرچہ جونز نو آبلویاتی دور کی پیداوار تھا، اور اس لحاظ سے اس کا زبمن مغرب کی برتری کا قائل تھا، گر دو مرے نو آبلویاتی دور کے دانشوروں کے برعکس وہ اس بات پر یقین رکھتا تھا کہ علم کو سیاست کے استعمال نہیں کرنا چاہیے۔ ایک دانشور کی سب سے بری خصوصیت یہ ہونی چاہیے۔ ایک دانشور کی سب سے بری خصوصیت یہ ہونی چاہیے کہ وہ افتقال خود در کرے نہ کہ انہیں پروان چڑھائے۔

اس کیے وہ اس پر یقین رکھا تھا کہ ہندوستان کے لوگوں کو اپنے قوانین کے مطابق معالمات کو حل کرنا چاہیے۔

اس کے یہ کوشش کرنا کہ ان کی روایات اور اواروں کو مغربی نطیا جائے یا ان کے معاشرے کو مغربی نطیا جائے یا ان کے ماشرے کو مغربی سانچہ میں وحالا جائے یہ قطعی صحیح نمیں ہے۔ اس کو رفظر رکھتے ہوئے اس کے موائد کو اس محت ہوئے اس کے معادستان کے قوانین کی کلب تیار کی تھی اگد عولیہ کو اس روشن میں مقدمات مل کرتے میں آمائی ہو۔

اس کی کرکی دو مری اہم خصوصت ہے تھی کہ مقای لوگوں کی زبانوں اور ان
کی کچل دوایات کو زعمہ رکھا جلئے۔ اگرینوں کے لیے بھی ہے ضوری ہے کہ وہ
یمال کے لوگوں کی زبائیں سیکھیں اور ان کی دوایات سے واقف ہوں کو تکہ اس
کے بغیر ان پر مجع طرفقہ سے محومت نہیں کر سکتے ہیں۔ ہندستان کے لوگوں میں
تاریخی شعور پیدا کرنے کے لیے ضوری ہے کہ ان کے تاریخی ورد کو اور گرشدہ
تاریخی شعور پیدا کرنے کے لیے ضوری ہے کہ ان کے تاریخی ورد کو اور گرشدہ

اس نے اس کا بھی اظہار کیا کہ ہندوستان میں انگریز حکومت عارضی ہے' اے ایک دن پہل سے جاتا ہے' اس لیے حکراں طبقوں کو مقامی لوگوں کے ساتھ بھٹر سلوک کرنا چاہیے۔

کین نے جونز کے کاربادوں پر تبمو کرتے ہوئے اکھا ہے کہ جس طرح ڈاردن نے سائنس کو فرہب سے جدا کر دوا تھا اس طرح جونز نے اسائیات کے علم کو فرہب سے ملیعہ کر کے لئے ایک سائنس نیا دوا۔ اس نے اسائیات پر اور خصوصت سے مشکرت پر جو تحقیق کی۔ اس نے الل ہورپ کے ذہن کو حاثر کیا۔ اس کے اس عمل نے مغرب اور مشرق کو طا دوا۔ خصوصت سے اس کی قائم کو ما ایشیا تک سوسائی کی تحقیقات نے ہورپ کے لوگوں کو ہمدستان کے بارے عیل ایشیا تک سوسائی کی تحقیقات نے ہورپ کے لوگوں کو ہمدستان کے بارے عیل آگی دی اور ان کی تمذیب کے بارے عیل جو علم دیا اس کی وجہ سے ہمدستان

ك احرام ك جذبات بدا بوك

جونز کی تحقیقات کے بتیجہ بیں یہ ناثر بھی ختم ہوا کہ ہندوستان کی تمذیب ٹھمری ہوئی اور مخمد ہے۔ لب موجودہ دور کے اسکالرز نے یہ اثابت کر دیا ہے کہ یہ تاثر غلط مغروضات پر جنی تھا'کیونکہ ہندوستان کی تاریخ بیں مسلسل تبدیلی اور تغیر ماتا ہے' جو اس کی تاریخ کو متحرک رکھے ہوئے تھا۔

مندستان میں لور کیل ازم کی ابتداء لور ترقی دارن بسشنگز جو 1772 میں بحثیت گورنر کے آیا' اس کے نالہ میں ہوئی۔ اس نے ہعدستانی زبانوں کے سکھنے یر توجہ دی' 1784 میں ایٹیا تک سوسائی کے قیام میں مدد دی۔ اس موضوع پر 1969 ش میں ڈیوڈ کوئف (David Kopf) نے "براٹش لور کیل ازم اینڈ دی بنگال (British Orientalism and the Bengal Renaissance) "Uto کسی- اس کی دلیل کے مطابق برنش لور قیل ازم نے ہندوستان کی کلاسیل زبانوں اور علوم کا احیاء کر کے بمال جیشل ازم کو پیدا کیا۔ ہندستان میں زہب ' زبانوں ' آریخ رسوم و رواج کا احمال اور شعور اس ریاسال کی وجہ سے ہوا کہ جو رطانوی اسکالرز کی محتیق کے متیجہ میں سامنے آئیں۔ یہ نیفنل ازم ابتداء میں کلچل تما بعد میں اس نے ساس شکل افتیار کرلی۔ راجہ رام موہن رائے (وقات 1830) کے انسی بیادوں یر آریاؤں کے دور کو ہندوستان کا سمرا نانہ قرار ریا۔ بنكل اس وجد سے رياسال كا مركز بنا كيونكه كلكته برطانوي حكومت كا دارا لكومت تنا الذا يمل سے على و لولي مركرميال شوع موكي سيل ير ي يوري تعليم یافت طبقہ ابحراکہ جو نہ صرف ایے معاشروکی روایات سے واقف تھا ہلکہ یہ ہورپ کی تاریخ اور اس مغربی کلیرے بھی اللہ تھا۔ کوپف کے تھیس کے مطابق برطانوی اوادوں اور اسکالرز نے ہندوستان کی آریخ کو از مرنو تغیر کر کے ' الل ہندستان کو این کا ماشی بنا ویا۔ جس کی بنیاد پر انہوں نے قومی شافت کو حاصل کیا۔

اس کے برکس لیڈورڈ سعید نے اپنی کلب معور کیل ازم " (1978) میں اس کے برکس لیڈورڈ سعید نے اپنی کلب معور کیل ازم ہے کوئی بیت اثرات چھوڑے اس کی معزر اثرات ہوئے ہیں۔ اس کا کمنا ہے کہ اسکالرذ کو دیاست کے معزر اثرات ہوئے ہیں۔ اس کا کمنا ہے کہ اسکالرذ کو ریاست کے ایجنڈے کے لیم دیاست کے ایجنڈے کے لیم کرنا چاہیے۔ اسکالرذ کو مملی طور پر اپنے موضوع سے دلچی ہوئی چاہیے۔ جب کی وہ معروض طور پر لکھ سکتا ہے۔

یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ ہند ستانی دانشوردل نے مغلی اور کیل ادم کو کمل طور پر قبل نہیں کیا اللہ اسے چیلنے بھی کرتے رہے اس لیے ادیاء اور جدیت ددنوں رجانات برابر ساتھ چلتے رہے۔ اس عمل میں مشرق اور مغرب کا ملاب بھی ہوا ' تو تصادم بھی۔

بنگال رینلس کی آیک لور اہم شخصیت ناتخانیل بریے ہال ہیڈ (Nathaniel Brassaey) (وقات (1830) ہے۔ اس کی زندگی لور کام پر روزانہ روشر (Rosane Rocher) نے محلور کئیل ازم پوئٹری اینڈ دی ملینیم "
(Orientalism, Poetry and Millennium) شائع کی۔ ہال ہیڈ نے بنگال زبان کی ترتی میں حصہ لیا۔ ہندستانی زبانوں کی چمپائی کے لیے چماپہ خانہ وائم کیا کور اس طرح بنگال رینلس کو آگے ہنجایا۔

# بنگال میں کمیوثل ازم

اگریزی کی اصطلاح کیول ازم (Communalism) ہو بندوستان بی بندوستان بی بندوستان بی بندوستان بی بندوس اور جھڑے کو طاہر کرتی ہے۔ان معنوں بی بیکی اگریزی لفت بی بیکی استعال ہوتی ہے، جو کہ شعت می بیکی ہے۔اددو بی اس کے لئے فرقہ وارانہ کی اصطلاح استعال ہوتی ہے، جو کہ شمرف ہندواور مسلمانوں کے درمیان فسادات و تعنادات کے لئے ہے بلکہ بیشیدی ،یا ای فتح کے دومرے فرقہ وارانہ اختلاقات کے لئے بھی استعال کی جاتی ہے۔

کیول ازم کے ہارے میں گئ والات ہیں: مثلاً کیا پیشنل ازم کے نتیج میں پیدا ہوا
ہے، اور کیا اس کے ہیں مظر میں نسل پرتی کا جذبہ ہے؟ ایک دومرا سوال بیہ ہے کہ کیا یہ
کووشل دور کی پیدادار ہے یا اس سے پہلے بھی بیہ موجود تھا؟ ہندوستان کے موزمین اور
دانشوروں کے لئے بیائتمائی اہم مئلہ ہے جس پر سیاسی، فرہی، شافتی، اور معاثی تناظر میں
کافی لکھا گیا ہے اور یہ تجویہ کیا گیا ہے کہ اس کی کیا وجوہات ہیں اور یہ کوں ہندو اور
مسلمانوں کے درمیان جھڑے سے کو اور فسادات کا باعث ہے؟

چونکہ اکثر مورخوں کا استدلال بہے کہ کمیون ازم، کولوشل دور کی تبدیلیوں اور حالات
کی وجہ سے پیدا ہوا، اس لئے کی۔ اے۔ بیلی نے انگریزی حکومت سے پہلے ہندو ستان
می فرقہ وارانہ فسادات کی نشان دہی گی، جس کا مقصد بیتھا کہ بیکولوشل دور سے پہلے سے
موجود جذبات سے جوفسادات کی شکل میں امجرتے رہتے تھے۔ کمیا نندر پانڈے نے اپنی
مشہور کم بات شالی ہندو ستان میں کمیون ازم کی تشکیل "میں اس کو برطانوی عہد کی پیدادار

قرار دیا ہے۔ یہ سی کے برصغیر علی ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان ندہی فسادات ہوتے رہے تھے، گراس کی سیاس نوعیت اور کمیونی علی ندہب کا جذبہ برطانوی دور علی پیدا ہوا کہ جس نے ایک مقابلہ کی حیثیت اختیار کرلی، اس مقابلہ بازی علی دونوں کمیونٹیز نے خودکو فدہجی بنیادوں پر متحد کیااور اپنی شناخت کی علامتیں مقرر کرکے ایک دوسرے کے خلاف صف آراء ہوگئیں۔

اس موضوع پر پردیپ کمار دند (Pradip Kumar Datta) نے بنگال میں بیسویں صدی میں کمیوٹل ازم کی تشکیل پر کماب کھی ہے

Carving Blocks: Communal Ideology in Early Twentieth-Century Bengal (1999)

پردیپ کماردہ نے بنگال میں کمیونل ازم کی ابتداء اور اس کے ابھار پرروشی ڈالتے ہوئے ہندووں اور سلمانوں کی جانب سے جورد عمل ہوئے تھے، اس کی جانب اشارہ کیا ہے، مثلاً ایک ہندورا ہنما ہو ۔ این ۔ کرتی نے ہندو کمیوٹی کو نجر دار کیا کہ مسلمانوں میں شرح پیدائش زیادہ ہے جس کی وجہ سے ان کی آبادی میں اضافہ ہورہ ہے، اس کے مقابلہ میں ہندووں کے بارے میں ان کا کہنا تھا کہ بیدا کید مرتی ہوئی نسل "ہے۔ اس نے ہندووں میں افلیت واکثریت کے بارے میں جذبات کو پیدا کیا۔ کرتی نے اپنی دلیل کی شہادت میں افلیت واکثریت کے بارے میں جذبات کو پیدا کیا۔ کرتی نے اپنی دلیل کی شہادت میں افلیت واکثریت کے بارے میں جذبات کو پیدا کیا۔ کرتی کے اپنی دلیل کی شہادت کی ۔ انہوں نے نہ صرف مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی آبادی کے خطرے سے خبردار کیا بلکہ یہ کی۔ انہوں نے نہ صرف مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی آبادی کے خطرے سے خبردار کیا بلکہ یہ بھی کہا کہ مسلمان ایک متحد قوم ہیں، اور اس اتحاد کی وجہ ان کی مساجد ہیں کہ جہاں وہ جمع ہوئے ہیں، اور جود عظ وہ سنتے ہیں، اس سے ان میں نہ ہی جوش وخروش پیدا ہوتا ہے۔

ہندوؤں کے جذبات کو بیدار کرنے کے سلسلہ میں ان کی دوسری دلیل بیتی، ہندو اپنی بیواؤں کی شادی نہیں کرتے ہیں، یہ بیوائیں آسانی ہے مسلمانوں کے جال میں پھنس جاتی ہیں۔للبذااس دلیل کی بنیاد پران کا کہنا تھا کہ ہندو کمیونٹی کواپٹی اصلاح کی ضرورت ہے،اور بیضرورت ہے کہ وہ بیواؤں کی شادی کےسلسلہ میں تحریک چلائیں تا کہ مسلمان ان کاجنسی استحصال نہ کرسکیس۔

ان کی دوسری دلیل میتنی کہ ہندوقوم یا کمیوٹی میں اتحادثییں ہے۔ ذات پات کی تفریق نے ان کے اتحاد کو تو ٹر رکھا ہے۔ اس لئے اگر پچلی ذات کے لوگوں کی اصلاح کی جائے ،ان پر محض رحم کھانے سے مسئلہ طن ہیں ہوگا ،انہیں ہندو دھرم میں رکھنے کے لئے ان کی حالت سدھارنے کی ضرروت ہے ،ورنہ بیلوگ یا تو مسلمان ہوجا کیں گے یا عیسائی۔ چونکہ اس وقت عیسائی مشنری بھی تبلیغ کے سلسلہ میں پوری طرح سے معروف عمل تھے ،اس لئے مسلمانوں سے زیادہ ان سے ڈرتھا۔ اس دلیل کے نتیجہ میں مسلمان اور عیسائی دونوں ندا ہے ہندودھرم کے مخالف اور دشمن کے طور پرسا ہے آئے۔

ہندوکیونی کے ان خطرات سے خمٹنے کے لئے ،اوران میں اتحاد پیدا کرنے کی غرض سے مہارا شر میں ساور کر ہندتوا کا نظریہ پیش کر بچکے تھے۔جس میں انہوں نے ہندوتو م کی تحریف متعین کی تھی اس کے تحت ہندو کا وطن نہ صرف ہندوستان ہے، بلکہ اس کا نہ جب بھی ہندوستان ہے۔ اس تحریف شخصیا نئیت دونوں غیر ملکی ندا جب ہوئے کہ جن کی گنجائش ہندوستان میں نہیں ہے۔اس کے علاوہ ہندوتو م کے اتحاد کے لئے انہوں نے ایک دیشن کے ہونے کی ضرورت پر زور دیا ہے'' ایک دیشن کے علاوہ اور ایس کوئی چیز نہیں کہاوگوں کوایک تو م ،اور تو م کوریاست کی شکل دے۔''

مسلمانوں کے بارے میں بحیثیت دغمن کا تصور دے کر،اب اس بات کی ضرورت تھی کہ ان کا منفی کردار پیش کیا جائے۔اس سلسلہ میں اس دلیل کو بار بار دہرایا گیا کہ مسلمان جنسی طور پرشہوت پرست ہوتے ہیں،اس لئے ان کا شکار ہندو بیوا کمیں ہوتی ہیں جنہیں ہے خراب کرتے ہیں۔لہذا بیواؤں کی شادی کی تحریک سے ندصرف آنہیں مسلمانوں سے بچایا جا تكيكا بلكاس كاوجه عيدووك كآبادي ش اضاف وكا

دوسری دلیل یقی کرفسادات بی مسلمان ہندو مورتوں کو افواکر لینے ہیں۔اس کئے فسادات کے خاتمہ کے بعد ان افوا شدہ مورتوں کو واپس کے لینا چاہئے ، کیونکہ اگر سے مسلمانوں کے پاس رہیں تو ایک تو ان کا غرجب بدل جائے گا، دوسرے ان کے پچے مسلمانوں کے ہوجا کیں گے۔

اس ساری دلیل کا مقصد یہ تھا کہ ہندوقوم خود کو متحد کرے، اپنی عود توں کی تھا تلت کرے، آبادی کو ہڑھ سے تا ہوں اور توں کی وجہ سے تا ہو گا۔ گریا تدا لیات خبیں لئے کے تو دوسوسال میں ہندوقوم ختم ہوجائے گی۔ اس تحریک میں جہال مسلمانوں کے خلاف خوف اور نفر سے ، وہیں ہندو کمیونٹی کی اصلاح اور اس کو بہتر بنانے اور اس کو بہتر بنانے اور اس کو در اس کو بہتر بنانے اور اس کو در اس کو بہتر بنانے اور اس کے خلاف خوف اور نفر سے تا کہ وہ تو ہوں کے سلمہ میں کہ جن کی آزادی کے بعد ہندوقوم اس قابل ہو سکتی ہے کہ وہ اپنی آبادی میں اضاف کرے تا کہ وہ افلے سے میں نہ بدل دی جا سلم میں وہ بیل ذات کے لوگوں سے بھی اپیل کرتے ہیں کہ وہ بیل دوہ بھی اپیل کرتے ہیں کہ وہ بیل دوہ بھی اپیل کرتے ہیں کہ وہ بیل کرتے ہیں کہ وہ بیل دوہ بھی اپیل کرتے ہیں کہ وہ بھی کہ وہ بھی اپیل کرتے ہیں کہ وہ کو دور بھی اپیل کرتے ہیں کہ وہ بھی کی دور تو کی کے دور اپنی بیواؤں کی شادی کریں۔

پہ ہندوک کی طرح مسلمانوں بھی بھی گیونل ازم کا اثر ہوا۔ خاص طور سے دیمیاتوں بھی کہ جہاں مسلمانوں کی اکثریت آبادتی۔ مسلمانوں بھی اتحاد اور شعور پیدا کرنے کی غرض سے جوتر کی جلی اس بھی اول اس بات پر زور دیا گیا کہ مسلمانوں کو تعلیم حاصل کرنی چاہئے ، دوسرے اپنے اخراجات بھی کی ، کیونکہ مسلمانوں بھی بیدواج تھا کہ شادی بیاہ اور دوسری رسومات پرائی اوقات سے زیادہ خرچ کرتے تھے۔ اس لئے اس بات پر کی تلقین کی مسلم دوسری رسومات پرائی اوقات سے زیادہ خرچ کرتے تھے۔ اس لئے اس بات پر کی تلقین کی مسلم دوسری ہونا چاہئے ، شادی بھی جہیز کی رسم کا خاتمہ ، اور دورا شت بھی مورتوں کو ان کا حصد دینا چاہئے ۔ اس تحریک کا مقصد بیتھا کہ جب مسلمانوں کی ساجی اور محاثی حالت بہتر جوگی تو اس سے اسلام مضبوط ہوگا ، اور اسلامی محاشرہ بھی ہم آ ہتگی پیدا ہوگی۔

ایک متی کمین کے لئے ضروری تھا کہ اے دوسروں سے بالکل علیحدہ کردیا جائے۔ انجذا بیتی کی بھی کہ ہندو کس سے تعلقات ندر کھے جائیں ادر ان سے علیحد گی اختیار کی جائے۔ہندو کس سے اختلاف برقرار رکھے کے لئے بدلازی قرار دیا گیا کہ گائے کی قربانی ضرور کی جائے۔مسلمان کمیونی میں ایسے لوگ کہ جواس تحریک کے ساتھ نہیں ہیں ، ان سے مجی قبلے تسلق کر لیما جا ہے۔ می قبلے تسلق کر لیما جا ہے۔ کو تکہ اس صورت میں کمیونی کو تحد کیا جا سکتا ہے۔

ملمان کمونی کے اتحاد کے لئے ضروری تھا کہا یے تمام کوال کہ جوہندو سلم اتحاد کی بات کرتے ہوں کہ بندو سلم اتحاد کی بات کرتے ہوں مانیس رد کیا جائے بالبذااس میں نذرالا سلام کی شاعری کو نشانہ بتایا گیا کہ جس کی شاعری میں مشترک اقدار کی بات کی گئی ہے۔ اس کی ذات بھی اس لئے نشانہ نی کہ اس نے ایک ہندو کورت سے شادی کی تھی۔

ال سلسله بی جی شخصیت کا بنگال کے سلمانوں اور خاص طور سے کسانوں پراٹر ہوا وہ پیرالو بکر کی شخصیت تھی کہ جنہوں نے کمیونی میں نہ ہی جذبہ پیدا کرنے ، اور ان میں اصلاح کی تحریک کی غرض سے پمفلٹس شائع کئے۔ ان کے پیروکاروں نے وعظ اور تقریروں کے ذریعہ ان کے پیروکاروں نے وعظ اور کو ایک جگر بیوں کے ذریعہ ان کے پیوا کو گاؤں گاؤں پہنچایا۔ نہ ہی جذبہ کو پیدا کرنے اور لوگوں کو ایک جگر بیع کرنے کی غرض سے انہوں نے ''ایسال تو اب' نامی ایک رسم شروع کی کہ جس میں مردہ لوگوں کی مغفرت کے لئے لوگ جمع ہوکر دعا نمیں مانتھ تھے۔ لیکن اس کے مساتھ بی مبلغین مسلمانوں میں اتحاد کا زور دیتے اور ان کی ساتی اصلاح کے لئے تجاویز پیش کرتے تھے۔ ایو کر کی اس تحریک اس تحریک ان تحریک ساتی اصلاح کے لئے تجاویز پیش کرتے تھے۔ ایو کر کی اس تحریک ساتی اصلاح کے لئے تجاویز پیش کرتے تھے۔ ایو کر کی اس تحریک میں بیر پرت کے خلاف بھی مجم چلائی جاتی تھی۔ انہوں نے سودخوری کے خلاف بھی تحریک چلائی اور کسانوں کے حقوق تی کی بات کی۔

خلافت تحریک کے زمانے میں ابو بکرنے اس کی توجمایت کی بھرگا ندھی تی کی مخالفت کی شیروں میں آباد مسلمانوں سے بھی روابط قائم کئے تا کہ شہری اور دیہاتی مسلمانوں میں اتحادید ابو۔ اليك مرتب جب المتعادم ملمان كمة تخر في خودكونهي بنيادون برحوكرايا قوال كم منتج يل حمول اختلاقات بحي يزيد ته يك منتج المناد كان من يرك منتج المناد كان المنتج يل حمول اختلاق المنتج يل حمول المنتج المنتج يل حمول المنتج المنتج يل حمول المنتج كوفي كا كي المنتج ين المنتق المنتج كوفي كا كي المنتج المنتج والمنتج المنتج والمنتج والمنتج المنتج والمنتج المنتج المنتج

الن اختلاقات نے بھال میں شمرف ہندواور ملمان کی تیر کوا کے دورے سے جدا کردیا بلک وقت فر کا کے دورے سے جدا کردیا بلک وقت فر کا ان کا اور سے بندکر دیں ہے۔ بھال میں جس طرح سے دونوں میں بلحد کی ہوئی، اس کا اور ہندو تال کے دورے میں میں کے دونوں میں بلک کی میں کے دونوں میں بلک کے بیال شہویں میں کی ابتدائی دور می فرق وارے سے شرح سام کی کے بیال شہویں میں کی کی ابتدائی دور می فرق وارے سے شرحت اختیاد کی دور میں کی کی بیٹر شاہدیا۔

\*\*\*\*

# بنگله ديثى نيشنل ازم

میشل ازم کی کی قسمیں ہوتی ہیں۔ بدزبان، ندہب،نسل اور ساس نظریات کی بنیادوں پرابھرتا ہے۔اس کی ابتداء ہمیشہ بڑی رو مانوی ہوتی ہے جوجذباتی طور پرلوگوں کو متاثر کرتی ہے۔قوی جذبات کا اثر اس قدر گہرا ہوتا ہے کہ وقتی طور پرلوگ ذات یات، طبقات ،جنسی تفریق اور زبان کے فرق کو بھول کرایک وحدت میں مل جاتے ہیں جب بیشنل ازم کے زیر اثر تاریخ کی تشکیل کی جاتی ہے، تو اس میں قوم ماضی میں یا تو سنہری دور کو ڈھونڈتی ہےتا کہاس سے فخر کے بذبات پیدا کرنے اور یا تاریک دورکوتا کے عبرت حاصل کرے، اور آ محے کی جانب بڑھے۔لیکن جب نیشنل ازم کی مدد سے سوسائٹی اور معاشرہ كامياني حاصل كرليتا بواس كرونتائج نكلته بي ياتو معاشره خود كومتحكم كرليبا بواريا میشنل ازم کے نظریہ پر حکمرال طبقے قابض ہوکراہے اسے مفادات کے لئے استعال کرتے ہیں۔ جب کامیا کی قریب آ جاتی ہے تو کسانوں، مزدوروں اورعورتوں کو جنہیں جدوجہد اور آ زادی کی جنگ کے لئے استعال کیا کمیا تھا،اب انہیں واپس ان کے مقام پر بھیج دیا جاتا ہے،ان کی قربانیوں کونظر انداز کر کے انہیں تاریخی عمل سے دور کر دیا جاتا ہے۔اور نیتجاً معاشرہ زوال پذیر ہوکر پسماندہ ہوجا تا ہے۔اس کی مثال تیسری دنیا کے دہمما لک ہیں کہ جو کولونیل ازم سے آزاد ہو کر مشحکم ہونے کے بجائے افراتفری کاشکار ہو گئے۔

ان شے ملکوں میں بنگلہ دیش بھی ہے جو کہ در حقیقت دو بار آزاد ہواایک بار برطانوی تسلط سے اور دوسری باریا کتان کے قبضہ سے۔لہذا بنگلہ دیش کے لئے سب سے بڑا مسئلہ اردو کے سلسلہ میں دہلی ولکھنووالے اہل زبان کہلاتے ہیں۔ جب کہ وہ لوگ کہ جن کی مادری زبان تو اردو ہے گران کا تعلق کے جن کی مادری زبان تو اردو ہے گران کا تعلق کھنویا دہلی ہے نہیں ہے تو وہ اہل زبان کے حلقہ سے خارج ہو جاتے ہیں، اور ان کی زبان معیاری نہیں رہتی ہے۔ اس طرح زبان کا دائرہ محدود ہوجاتا ہے اور ایک طبقہ اس پراپی اجارہ داری قائم کرکے، دوسروں کواس سے محروم کردیتا ہے۔

ہمندہ تان میں ندوستان میں زبان کی بنیاد پر معاشرہ میں طبقاتی تقسیم رہی، مثلاً قدیم ہندوستان میں سنگرت ذہیں وعلی واد بی زبان تھی ،گراس کے جانے والے صرف برہمن ہندوستان میں جوعلم تھااس کی بنیاد پر اپنی اجارہ داری قائم رکھے ہوئے تھے۔اس طرح محدود ہونے کے بعد سنگرت زبان ایک مردہ زبان ہوگئ ،گراس کی ذہی وعلی فوقیت لوگوں کے ذہنوں میں آج تک بیٹے ہوئی ہے۔ عام لوگ جوزبا نیں بولنے تھے، وہ علی طور پر ترتی نہیں کر سیس ،وہ کاروباراور ساجی تعلقات تک محدود رہیں۔ بعد میں جب مسلمانوں کی آ مہ کے ساتھ فاری زبان دربار کی زبان بی تو وہ بھی ہندوستان کے عام لوگوں کی پہنچ سے دور رہیں۔ بیس مورت حال اگریزی زبان کی ہوئی کہ جوطبقہ اعلیٰ کی زبان بن گی اور اس نے معاشرے کی طبقاتی تقسیم کواور زیادہ گہرا کردیا۔

پاکستان میں زبان کے موضوع پر تحقیق کرنے والے ڈاکٹر طارق رحمان ہیں، جو پاکستان میں زبان اور سیاست (Language and Politics in Pakistan) کے موضوع پر ایک کتاب لکھ چکے ہیں۔اب انہوں نے ایک اور کتاب''زبان،نظریہاور طاقت: پاکستان اور شالی ہندوستان کے مسلمانوں میں زبان کا استعال' ککھی ہے۔

(Language, Ideology and Power: Language learning among the Muslims of Pakistan and North India)

اس کتاب ش ڈاکٹر طارق رہمان نے اس کت کی طرف توجہ دلائی ہے کہ ذبان معاشرہ کے

ذہن کی تفکیل میں کس طرح موثر انداز میں حصد لیتی ہے، اور دنیا اس کے بارے میں اس کے لئے بنیاد پر افراد کیے اپنے خیالات تغییر کرتے ہیں۔ انگریزی زبان میں اس کے لئے (World View) کا افاظ ہیں۔ (World View) کے الفاظ ہیں۔ زبان اور خرمن زبان میں (World View) کے الفاظ ہیں۔ زبان اور خرب دونوں مل کر کسی بھی معاشر ہے کی بنیا دوں کو پختہ کرنے میں اہم کر داراوا کرتے ہیں۔ مثلاً جرکن فلسفیوں اور دانشوروں سے زبان کی بنیاد پر جرمن قوم کی بنیا دؤالی جو کہ سیاسی طور پر کئی ریاستوں میں بٹی ہوئی تھی۔ گرزبان کے دشتوں نے اس سیاسی تقسیم کو ختم کر کے انہیں متحد کردیا اور آ مے چل کرمختلف ریاستیں مل کرمتیدہ جرمنی میں خم ہوگئیں۔ ختم کر کے انہیں متحد کردیا اور آ مے چل کرمختلف ریاستیں مل کرمتیدہ جرمنی میں خم ہوگئیں۔ اس جرمن ماڈل کو عربوں نے 1960ء کی دہائی میں استعال کرتے ہوئے ، عرب نیشنل ازم کو فروغ دیا اور زبان کی بنیاد پر عربوں کو متحد کرنے کی کوشش کی۔ زبان کا اثر بیتا کی میشنس ان ورغرب عیسائی بل کرا یک قوم بن مجے۔

یرصغیر ہندوستان میں زبان اور خرہب نے کیا کردار ادا کیا، اس پر پال براس
( Paul Brass ) نے "زبان خرہب اور سیاست شالی ہندوستان میں"
( Language, Religion and Politics in North India ) کلی کہ ان
دونوں نے سل کرشالی ہندوستان کی سیاست میں کیا تبدیلیاں کیں۔طارق رجمان نے صرف
زبان پرفوکس کرتے ہوئے تجزید کیا ہے کہ اس کے پاکستان کی سیاست اور نظریہ پر کیا
اثرات ہوئے۔

کتاب کے پہلے حصہ میں ڈاکٹر طارق رحمان نے اپنے تھیںس کی جمایت میں ایک تھیورٹکل فریم ورک دیا ہے کہ زبان معاشرے کی ثقافتی سرگرمیوں کا ذخیرہ ہوتی ہے کہ جس میں لوگوں کی علمی وفکری خیالات جمع ہوتے ہیں، اور ان کا اظہار زبان کے ذریعہ کیا جاتا ہے۔ تاریخی طور پرید ہات ثابت ہو چک ہے کہ کسی زبان کی زندگی یاموت کا دارو مداراس پر ہوتا ہے کہ اس کے دانشور، مفکر، ہوتا ہے کہ اس کے دانشور، مفکر،

اوے و تاکر اپنے خیالات و افکارے اے کی صدیک الا مال کردہے تیں۔ اگر کوئی سمائر وجد یہ مالات کے تحت چیلنے ترکی تو لیس کرتا ہے تو نیان کا ذینے و القائل ایک جگہ دک جاتا ہے۔

ادیب و شاعر در بارکی سر پرتی کی غرض سے ہندوستان آتے رہتے تھے۔ چونکہ در بارکی زبان فاری تھی ، اہل زبان ہونے کا طے زبان فاری تھی ، اہل زبان ہونے کا طے ان کی قدراور آؤ بھلتہ ہوتی تھی ، اہل زبان ہونے کا طے ان کی عزت افزائی کی جاتی تھی اور آئیس در بار وا تظامیہ میں اعلیٰ عہدوں سے سر فراز کیا جاتا تھا۔ اسی وجہ سے ہندوستان میں کا یستھر اور کھتری ذات کے لوگوں نے فاری سکھر اس میں مہارت حاصل کر لی اور اس کے سہار سے نصرف منل نو کرشاہی میں اعلیٰ عہدے حاصل کئے بلکہ لفت اور گرائم پر اتنی اعلیٰ پایہ کی کتا بیں کھیں کہ خود ایر اندوں نے ان کی اہمیت کو شلم کرلیا۔

آ مے چل کرمسلمان کمیونی دوطبقوں میں بٹ گی: ایک وہ تھے کہ جنہوں نے بور پی تعلیم حاصل کی تھی، دوسرے وہ جو کہ اردو، فاری اور عربی علوم پڑھے ہوئے تھے۔ان دونوں طبقوں کا عالمی نظر نظر زبانوں کی وجہ سے علیحدہ علیحدہ تھا۔ دونوں کے ثقافتی ربحانات جداجدا تھے،اس کے ساتھ بی دونوں طور طریق ،لباس اور بول چال کے انداز مختلف تھے۔لہذا مسلمان معاشرہ ان جبتوں میں دومختلف راستوں پر چل کھڑا ہوا اور بیر فرق آج تک ہے۔

زبان کے سلسلہ میں دوسرا اہم مسئلہ اس وقت پیدا ہوا کہ جب 1947ء میں
پاکستان معروض وجود میں آیا۔ اب یہ بحث شروع ہوئی اس ملک کی تو می زبان کیا ہوئی
چاہئے۔ پچھکا خیال تھا مغربی اور مشرقی پاکستان کو متحدر کھنے کے لئے ضروری ہے کہ عربی
زبان کو تو می زبان بنا دیا جائے۔ پچھ نے مشورہ دیا کہ فاری کو تو می زبان ہوتا چاہئے تاکہ
ایران اور وسط ایشیاء سے روابط پڑھیں ، اور قریبی تعلقات استوار ہوں۔ اس بات کی بھی
کوشش ہوئی کہ بنگالی کے رسم الخط کو بدل کر اسے عربی اور فاری رسم الخط میں لکھا جائے۔
فرشنت کی اس پر اگندگی کی وجہ سے بنگال میں زبان کا مسئلہ اہمیت اختیار کر عمیا اور بالآخر یہ
علیحدگی کا باعث بنا۔

اس کتاب میں طارق رحمان کی بیدلیل درست ہے کہ مختلف زبانوں کو بولئے، سکھنے اور استعمال کرنے کی وجہ سے ہمارے معاشرہ میں کوئی ایک عالمی نقط نظر نہیں ہے۔ جن لوگوں کو انگریزی یا دوسری بور پی زبانیں آتی ہیں۔وہ ان کے ذریعہ سے علم کو بہتر طریقہ سے حاصل کرتے ہیں، اس وجہ سے ان میں روثن خیالی، اور رواداری کے جذبات زیادہ ہوتے ہیں،وہ دنیا کوایک ترتی پنداور لبرل نقط ذکاہ سے دیکھتے ہیں۔

ان کے مقابلہ میں چونکہ اردواوردوسری علاقائی زبانوں میں اتی علی دسعت نہیں ہے اور نہ ہی ان کا ادب اور علمی سرمارہ وسیع ہے، اس لئے اس کے جاننے والے محدود علم حاصل کریاتے ہیں۔

پاکستان کی حکومت نے انگریزی کوسر کاری زبان اور اردوکو تو می زبان رکھ کرلوگوں کو

كتيدت على يواكردكا بيرال دركا بيرال دركا بيرال التقداد الدريد بيراكر وي بالتقداد الدريد الكرديد كا فقاله عليه مرديد الله يات والمساح ويد كا فقاله عليه مرديد الله بالتدري بيرك كا مريك كا مرديد الله بالتدري بيرك كا كا مردي كا كا كرما ترويل على واد في المركز وي دريا بالمراكز وي ويا بالمراكز وي وي المراكز وي ما المركز وي المراكز وي المركز وي المركز وي المراكز وي المراكز وي المراكز وي المراكز وي المراكز وي ا

·\*\*\*

## تاریخ کی نصالی کتب

تاریخ کی نعمانی کتب لکمنا ایک مشکل اور پیچیده کام ہے، کیونکہ اس کے لئے ضروری ہے کہ مصنف ندصرف اپ مضمون میں مہارت رکھتا ہو، بلکہ اے اس تحقیق ہے بھی بخو بی واقنیت ہو کہ جواس کے مضمون میں ہورہی ہے۔ تاریخ کا مضمون بھی دوسرے ساجی علوم کی مانند نئے خیالات وافکار کی روثنی میں ہرا ہر نئے انداز سے تعمیر ہوتا رہتا ہے۔ برقسمتی سے مانند نئے خیالات وافکار کی روثنی میں ہرا ہر نئے انداز سے تعمیر ہوتا رہتا ہے۔ برقسمتی سے اب تک بیہ ہوتا رہا ہے کہ تاریخ کی نصابی کتب لکھنے کا کام ان لوگوں کے ذمہ کردیا جاتا ہے کہ جو اس مضمون اور اس کی تبدیلیوں سے ناواقف ہوتے ہیں، اس وجہ سے وہ فرسودہ نظریات اور سوج کے تحت بیکا ہیں لکھنے رہتے ہیں۔

خاص طور سے برصغیر ہندوستان کی تاریخ نولی میں جوئی تحقیقات ہوتی ہیں،انہوں نے تاریخ کے قدیم اور پرانے ڈھانچہ کو بدل کر رکھ دیا ہے۔اب اگر لکھنے والا ان سے واتف نہیں،یا وہ ان تحقیقات کواپی نصالی کتابوں کا حصہ نہیں بنا تا ہے تو اس صورت میں بیہ کتابیں طالب علموں کو دہنی طور پراورزیادہ کہیں مائدہ کرتی ہیں۔

پاکتان میں تاریخ کی نصابی کتب کی سب سے بڑی خرابی ہیہ ہے کہ ان میں قدیم ہندوستان کو ہالکل خارج کر دیا ہے، اگر تھوڑ ابہت ذکر آتا ہے تو موئن جوڈرویا گندھارا کا آ جاتا ہے، لیکن قدیم ہندوستان کی سیاسی وساجی اور معاثی تاریخ سے طالب علم بے بہر ور ہتا ہے۔ اس کے برتکس ہندوستان میں عہد وسطی کو جس میں مسلمان حکر ال خاندانوں نے حکومت کی ، اسے غیر کمکیوں کا دور حکومت کہہ کراس کی اجمیت کو گھٹا دیا جاتا ہے، اس کا بھیجہ ہی ے کہ دونوں ملکوں میں تاریخ کی نصابی کتب ایک ایسے ذہن کو پیدا کر رہی ہیں کہ جس میں نرہی تعصبات اور انتہا پندی شدت کے ساتھ سرایت کرگئ ہے۔

اس صورت حال میں کہ جب تاریخ نو کی کے ذریعہ دونوں مکوں کو علیحہ ہ کر دیا گیا ہے، اس لحاظ ہے ایسی نصائی کتابوں کی اشد ضرورت ہے کہ جوقد یم ہندوستان اور عہدوسطنی کے بارے میں ہونے والی جدید تحقیقات کو شامل کر کے ایک ایسی تاریخ کو پیش کرے کہ جس میں نفر ت وانجا پندی کے بجائے ، تاریخی عمل اور اس کے نتائج کو بچھنے میں آسانی ہو۔ اس سلسلہ میں مجمد یولس اور ارادھن پر مارکی مشتر کے تھنے ف

South Asia: A Historical Narrative (2003)

قد کے ہندوستان کی تاریخ کے لحاظ سے ایک اہم نصائی کتاب ہے۔ اس میں ان تمام مسائل کی نشان دہی گی گئی ہے کہ جوقد کی ہندوستان کی تاریخ نو لی میں موجود ہیں۔ ان متنازعہ موضوعات کے ہارے میں ذکر ہے کہ جن پرموز میں تحقیقات کر چکے ہیں اور جوان میں باعث بحث بحث ومباحثہ ہیں۔ مثلاً اب ہندتو ایا انتہا پند ہندومور خ اس بات کو کہ دہ ہیں کہ وادی سندھ کی تہذیب کہنا غلط ہے۔ ان کا اب یہ بھی اصرار ہے کہ آریا کہیں ہا ہر ہے ہیں آئے تھے، بلکہ یہ ہندوستان کے باشدے تھے، اور یہاں سے دنیا کے دوسرے حصول میں گئے تھے۔ مصنفین نے ان کے دلائل کورد سے ہوئے اب کہ دوری سندھ کی تہذیب کا آریاؤں سے کوئی تعلق تہیں تھا، اور یہاں سے دنیا کے دوسرے حصول میں گئے تھے۔ مصنفین نے ان کے دلائل کورد کرتے ہوئے تا بت کیا ہے کہ دادی سندھ کی تہذیب کا آریاؤں سے کوئی تعلق تہیں تھا، اور یہ کہ آریا ہندوستان پر حملہ آور نہیں ہوئے بلکہ وقتا فو قتا مختلف گروہوں کی شکل میں ہدو۔ تا ہندوستان میں آئے رہے، اس کے نتیجہ میں ان کا یہاں کے مقامی ہاشندوں سے تصادم بھی ہوا۔

ان کی دلیل کے مطابق ہندوستان کی تہذیب کی اولین ابتداءوادی سندھ سے ہوئی، بعد میں آریے نے آہتہ بل کیا۔ بعد میں آریے نے آہتہ بل کیا۔

انہوں نے اس سوال کا جواب بھی دیا ہے کہ کیا وادی سندھ سے وادی گڑگا کے سنر میں ہندوستان کی تہذیب کے مل میں کوئی رکاوٹ آئی، یا یہ تہذیبی مل ان تہذیبوں کے باوجود سندھ میں پیدا سلسل کے ساتھ قائم رہا۔ ان کی دلیل کے مطابق ابتدائی ویدک کچروادی سندھ میں پیدا ہوااور یہاں بی ترقی فیزیر ہوا، جب یہ یہاں سے وادی گڑگا میں گیا ہے تو اس نے اس سلسل کو برقر اررکھا ہے۔ لیکن ویدک کچرکی ترقی، فروغ، اور پختی وادی گڑگا میں جاکرآئی جہاں کو برقر اررکھا ہے۔ لیکن ویدک کچرکی ترقی، فروغ، اور پختی وادی گڑگا میں جاکرآئی جہاں کے برہمن ذات نے اعلیٰ حیثیت حاصل کر کے ذہب پر اپنے تسلط کو قائم کرلیا۔ لبندار امائن میں جس ویدک کچرکا اظہار ہے، اس میں سیتا عورتوں کے لئے ایک ماڈل بن کرا بحرتی ہے اور رام ایک مثالی حکر ال اور رام ایک مثالی حکر ال اور رام ندوستان کی آزادی کی جدوجہد میں '' وشاس کرا کر انہیں آزادی کی جدوجہد میں '' وشناس کرا کرانہیں آزادی کی جدوجہد کے تیار کیا گیا۔

اس ونت موجودہ دور میں ہندتوا کے مانے والے رام کی شخصیت کوایک ہار پھرسیا ی مقاصد کے لئے استعال کر کے اس کے ذریعہ اقتدار پر قابض رہنا چاہتے ہیں۔

ہندوستان کی تاریخ برلتی رہی، برہمن ازم کے تسلط کے خلاف جین مت اور بدھمت نے آ وازیں اٹھا کیں، ان کی تعلیمات میں فرد کی نجات پرزور دیا گیا ہے، اور برہمنوں کے برفتے ہوئے اثر ورسوخ اور رسومات سے انکار کیا گیا ہے۔ اشوک نے بدھمت کی تبلغ نہ صرف ہندوستان میں کی بلکہ ہندوستان سے باہر کے ملکوں میں بھی مبلغین کو بھی کراس کے فروغ میں اہم کر دارادا کیا۔ اگر چاس نے ایک برئی ایم بائر کی تفکیل کی، اور نہ ہی رواداری کو قائم کیا، گر ہندوقوم پرستوں کے لئے وہ ایک ماڈل نہیں بن سکا، ان کے نزد یک اشوک کے بجائے رام ان کا ہیرو بنا، اور آج ای کے نام پر باہری مجد اور رام جنم بھوی کا تنازعہ کھڑ ا

گیت دور حکومت میں ہندوازم اپی بوری طاقت اور توانائی کے ساتھ اجرا۔اس

وقت تک اس نے ہدومت کواپنے اندرضم کرلیا تھا،ادراسے اپی جنم بھوی سے تقریباً دلیں نکالا دیدیا تھا۔ ہندوازم کی موجودہ شکل دراصل وہ ہے کہ جو گیت دور بیں تشکیل ہو کی تھی، اس میں دوہارہ سے پرہموں نے اپنے تسلط کوقائم کر کے اپنی رسومات سے معاشرہ کو اپنی جکڑ میں لے لیا تھا۔

کتاب کا دوسرا حصداس قدراہم نہیں ہے، کیونکداس میں کوئی نئ ہات نہیں کہی گئ ہے۔اس کی تحریر میں فرسودہ پر انی نصافی کتب پرانحصار کیا گیا ہے۔



### فراموش شدہ تاریخ کے اوراق

روائی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہوئے ایا محسوس ہوتا ہے کہ ہادشاہتوں اور مطلق العنان حکومتوں کے دوران شایدلوگ ڈراور خوف سے سہے ہوئے فاموش رہتے تھے، اور خود کو تقدیر کے دوران شایدلوگ ڈراور خوف سے سہے ہوئے فاموش رہتے ہے، ادام خودکو تقدیر کے دو الکر دیتے تھے۔ مگر تاریخی شواہد بتاتے ہیں کہ ایسانہیں تھا۔ چا ہے نظام حکومت کی قدر جا ہانہ اور آ مرانہ ہو، لوگوں میں مزاحمت کے جذبات مردہ نہیں ہوتے تھے، بلکہ وہ کی نہی دکی شکل میں امجرتے رہتے تھے۔ ایے گروپ اور جماعتیں ہوتی تھیں جو این دفت کے نظام حکومت اور لم ہی داری وہ اگر اللہ اور کی اللہ میں افراد کا تذکرہ تاریخ میں نہیں ہوتا ہے، تاریخ ان سرگرمیوں اور ہے کہ چونکہ ان جماعتوں یا افراد کا تذکرہ تاریخ میں نہیں ہوتا ہے، تاریخ ان سرگرمیوں اور ان کے خیالات وافکار کونظر انداز کردی ہے، اس لئے بیگنا می میں چلے جاتے ہیں۔

موجودہ دور میں مورخ اس بات کی کوشش کررہے ہیں کہ تاریخ میں ایسے اشخاص اور جاعوں کی سرگرمیوں کو منظر عام پر لایا جائے تا کہ اندازہ ہو کہ انسان میں حراحمت اور تبدیلی کی خواہش ہمیشہ ہے ہی موجودر ہی ہے۔ اس سے میکی اندازہ ہوتا ہے کہ میہ محرب ہوئے لوگ مضبوط اور متحکم قدروں اور اداروں کو چیننج کرتے رہے ہیں اور ایک ایسے معاشر سے کا وژن پیش کرتے رہے ہیں کہ جس میں عام انسان باوقارز ندگی گڑ اور سکے۔

اس سلسلہ کی ایک اہم کتاب کرسٹوفر ال (Christopher Hill) کی''وہ دنیا کے جوالث بلیث ہوگئ''(The World Turned Upside Down) ہے۔اس کتاب میں کرسٹوفر ال نے الگلتان میں ستر ہویں صدی کے نصف میں ہونے والے واقعات اور

تحریکوں کے بارے میں لکھا ہے۔ اس عہد میں جن موضوعات کے بارے میں بحث و مباحثہ ہوا، اور لکھا حمیا وہ یہ تھے کہ و نیا کا خاتمہ عنقریب ہونے والا ہے۔ چونکہ د نیا کے حالات خراب اور نا گفتہ بہ ہیں۔ اس لئے لوگوں کی نجات کے لئے کوئی آئے گا۔ خدا انصاف قائم کرے گا، اور لوگوں کو ان کے گمنا ہوں کی سزا ملے گی، ساتھ ہی میں ایے لوگ بھی تھے کہ جنہیں جہم کے ہونے پر شبہ تھا، اور وہ بھی تھے کہ جواس عقیدے کے قائل تھے کہ خدا ہم میں موجود ہے۔

اسع مدی ایک ایک ایم خصوصیت می کداس میں سے سے فرقے پیدا ہوئے۔ان میں وہ بھی سے کہ جوخدا کی ذات کے منکر سے ،اور یہ کہتے سے کہ مرف فطرت کا وجود ہے ، باتی کی بہت سے کہ جوخدا کی ذات کے منکر سے ،اور یہ کہتے سے کہم نے امارہ داری کوچینے کیا ،اوراس پر کھی نے فرد یا کہ علم کو مرف الہمیات تک محدود کر کے نہیں رکھنا چاہئے ، بلکہ دوسر علوم پر بھی توجہ دیں جاتھ ہی ان کا موقف تھا کہ تعلیم کے مواقع سب لوگوں کو ملنے وہ بہتیں ۔انہوں نے مردو مورت کے تعلقات پر بھی بحث کی ،اور کہا کہ اس سللہ می مورتوں کو مردوں کے برابر حقوق طنے جائیں ۔

ان مباحث میں حصہ لینے والوں میں دست کار، ہنرمند، اور کار گر ہوتے تھے، یہ بحث دمباحثہ نہ صرف زبانی معلوم ہوتا تھا، بلکہ ان خیالات کی اشاعت بھی ہوتی تھی۔

(1)

معاشرہ کاوہ طبقہ کہ جومراعات یا فتہ ہوتا ہے، وہ ان روایات ادراداروں کے استحکام کا خواہش مند ہوتا ہے کہ جن کے ذریعہ اسے معاشرے میں اثر ورسوخ، اقتدار، ادرطانت ملی ہوتی ہے۔ اس کے برتکس وہ طبقات ہوتے ہیں کہ جوان روایات کے بوجھ تلے د باپ حقوق، عزت واحترام کو کھوئے ہوتے ہیں۔ اس لئے جہاں ایک طرف اہل اقتدار

ان روایات کوآ فاتی اور سپائی کی علامت بیجھتے ہوئے انہیں مقدس بناتے ہیں، و ومحروم لوگ مختلف طریقوں اور ذرائع سے ان روایات اور اداروں کوالٹ پلٹ کر، ایک ایمی دنیا کی تشکیل جاہتے ہیں کہ جس میں بیفرق وامتیاز مٹ جائے۔

کرسٹوفرال،اس کی ایک مثال دیتا ہے کہ عہدوسطیٰ کے بورپ میں ایسے تہوار منائے جاتے تھے۔ جاتے تھے۔

#### Feast of Fools. All Fool Day

ان تہواروں پراس آٹر میں معاشرے کی تمام اقدار کو الف بلٹ کر رکھ دیا جاتا تھا۔ ان مواقعوں پر جمع تمام ساتی درجات کوختم کر دیتا تھا، اور وہ تمام رویئے کہ جو تہذیب کے دائرے میں آتے تھے وہ ختم ہوجاتے تھے۔ بہرواراس بات کوظا ہر کرتے تھے کہ درحقیقت فطرت نے انسانوں کو برابر کا پیدا کیا ہے، مگر مفادات نے بیقتیم پیدا کر دی ہے، البذااس تقسیم کے خلاف احتجاج کا بیانو کھا طریقہ تھا کہ بیوتو ف اور پاگل لوگ، دراصل وہ لوگ ہیں۔ کہ جوفطرت کے زیادہ قریب ہیں، اوراس معنوی تقسیم کے خلاف احتجاج کرتے ہیں۔

ان تہواروں کا ایک فا کدہ یہ ہوتا تھا کہ وقتی طور پرمحروم طبقے اپنی محرومی کو بھول جاتے تھے اورخود کواپنے سے اعلیٰ لوگوں کے ہرا ہرمحسوس کرتے تھے، یا ان لوگوں کوان کے خول سے باہر نکال کراپنے میں شامل کر لیتے تھے۔

اگر چہ عام لوگ غیر سلح ہوتے تھے،ان کے پاس طاقت وقوت بھی نہیں ہوتی تھی ،گر

اس کے باوجود حکمراں طبقے ان سے خوف زدہ رہتے تھے۔اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ

جب انگلتان میں ہادشاہ اور پارلینٹ کے درمیان خانہ جنگی ہوئی تو ، چاراس اول نے ،

پارلیمنٹ کودارنگ دیتے ہوئے کہا کہ، عام لوگوں سے ڈروکہ بیلوگ مسادات اور آزادی کو

کہیں قائم نہ کر دیں ، اور کہیں بیلوگ فجی جائیداد کے حقوق کو ختم نہ کر دیں ، اور کہیں بیہ
خاندانوں کے درمیان جوفرق ہے اسے نہ منادیں۔

اس خدشہ کا اظہار ایک اسکاٹ لینڈ کے شاعر ڈروموں (Drummoud) نے ان الفاظ میں کیا تھا کہ ہنگای صورت حال اور انتشار کی کیفیت میں یہ کسان ، مخرے، مجلی الفاظ میں کیا تھا کہ ہنگای صورت حال اور انتشار کی کیفیت میں یہ کسان ، مخرے، مجلی ذات کے لوگ جو کہ سلح ہو گئے ہیں، کہیں امراء اور شریف لوگوں کوئو تھی بحرتی کرنا پڑتا تھا، اور خطرہ کیونکہ جنگ کے دوران ، ضرورت کے تحت عام لوگوں کوئوج میں بحرتی کرنا پڑتا تھا، اور خطرہ تھا کہ ایک مرتبدان کے پاس جھیار آگئے تو کہیں وہ آئیس اہل افتد ارکے خلاف استعمال نہ کر بیشیں ۔ یہ خوف اور ڈر، اس عہد میں حکر ال طبقوں پر پوری طرح سے حادی نظر آتا

سولہویں اورستر ہویں صدیوں کی ایک خاص بات یہ بھی ہے کہ عام لوگوں میں ذہب کے بارے میں بھی شک وشبہات پیدا ہورہے تھے۔ کیونکہ ان کے تجربات تھے کہ گناہ گاروں اور ظالموں کوسر انہیں ملتی ہے، غریب لوگ انصاف ہے محروم رہتے ہیں۔ اس لئے ان کے ذہن میں بیسوالات آئے کہ کیا ذہب اور فہ ہی عقائد درست اور صحیح ہیں؟ کرسٹوفر بل اس کی مثال دیتے ہوئے کہتا ہے کہ 1491ء میں ایک پڑھئی نے بجسمہ ،اعتراف، اور فیل اس کی مثال دیتے ہوئے کہتا ہے کہ 1491ء میں ایک پڑھئی نے بجسمہ ،اعتراف، اور چرج کی دوسری رسومات سے آنح اف کرتے ہوئے کہا کہ انسان کواس کے گناہوں کی سزا نہیں ملے گی۔

پچولوگوں کا بیر کہنا بھی تھا کہ چرج کے عہدے دار جوڈاس (Judas) ہے بھی برتر بیں کہ جس نے حضرت عیسیٰ کوئمیں پینس میں فروخت کر دیا تھا، جب کہ ان عہدے داروں نے نہ بھی رسومات کوآ دھی پینی میں بچ دیا۔ اس عہد میں عام لوگ چرچ کے عہد بداروں ہے اس قدر نالاں تھے کہ ان کا خیال تھا کہ دنیا میں اس وقت تک امن قائم نہیں ہوسکا، جب تک کہتمام عہد بداروں کے سرنہ کا ف ڈالے جا کیں۔ 1606 میں ایک فحض کوعدالت میں اس جرم میں چیش کیا گیا کہ اس نے کہا تھا کہ میں پادری سے ذیادہ ایک چور پر مجروسہ کروں گا۔ چرچ اوراس کے عہد بداروں ہے اس نفرت کا اظہار اس ہے بھی ہوتا تھا کہ لوگ چرچ میں جا کروہاں عبادت کی میز اور دوسری چیزوں کی تو ٹر پھوڑ بھی کرتے تھے۔جن میں اولیاء کے مجسمے ،اوران کے مقبرے بھی ہوتے تھے۔

یداوگ کہ جواس میم کی سرگرمیوں میں الوث ہوتے تھے، انہیں معاشرہ، چور، بدمعاش اور آوارہ گرد کہتا تھا۔ چونکہ بدلوگ بحمرے ہوئے تھے، اس لئے ان میں اتحاد کا احساس یا قوت کا شعور نہ تھا، للبذا ان کی جانب ہے بناوت کا خطرہ نہیں تھا، خطرہ صرف چوری کا تھا۔ اس کا سید باب کرنے کے لئے حکومت اور چرچ نے اصلاح کا پروگرام بنایا، تا کہ ان کی سرگرمیوں کوروکا جا سکے ۔ خاص طور ہے اس پر توجہ دی گئی کہ ان کے لئے چرچ کی حاضری کو لازی کردیا گیا تا کہ قد ہب کے ذریجہ ان کی عادتوں کو بدلا جا سکے۔

دوسری طرف معاشرہ میں صدقہ وخیرات پرزور دیا گیا تا کدان کی مفلسی اورغربت کو اس ذریعہ سے دورکیا جاسکے۔اس صورت میں وہ چرچ کی الداد کی وجہ سے اس کے شکر گزار ہوجاتے تھے۔

کرسٹونر ال کے مطابق سر ہویں صدی کے انگلتان میں لوگ اپنی روزمرہ کی زندگی میں خدا اور شیطان دونوں کے اثر ات کومسوس کرتے تھے۔وہ جادو، ٹونے ،اور تو ہمات میں بری طرح ہے گھرے ہوئے تھے۔ یہاں تک کہ چوروں میں بیدستورتھا کہ وہ نجومیوں کے پاس جا کران سے تسمت کا حال ہوچھتے تھے کہ چوری یا ڈا کہ کے جرم میں انہیں بھانی ہوگی یا نہیں ۔ لوگ بہار ہوں یا آفتوں کے وقت نجومیوں یا جادوگروں سے مشورہ لیتے تھے جو ال کے نزدیک ڈاکٹروں اور وکیلوں سے زیادہ قائل اعتاد تھے۔لوگ خوابوں کی تعبیر معلوم کرتے تھے،اورائے مشتقبل کے بارے میں جانے کے لئے فال نکالتے تھے۔

جب ہائیل کے ستے ایڈیشن ہازار میں آئے اور جنیوا ہائیل کا پاکٹ ایڈیشن جہپ گیا تو لوگوں نے اسے بطور دلیل کے استعمال کرنا شروع کر دیا۔ ان کے لئے ہائیل کوئی تاریخی کتاب نہتی، بلکہ یہ ایک پُر اسرار دازوں والی کتاب تھی کہ جس میں ان کے مسائل کا حل پوشیدہ تھا۔ انہوں نے ہائبل کوچ ہے اور اس کے عہد بداروں کے خلاف استعال کیا۔ چہ ج جولوگوں سے ان کی آ مدنی کا دس فیصد فیکس لیتا تھا، اس کی مخالفت ہائبل سے ثابت کی۔ جہاں ایک طرف چ ہے ہائبل کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کر رہا تھا، وہاں اس کی اشاعت کے بعد اور لوگوں کی اس کے متن تک پہنے کے بعد اسے چ ہے کے اثر ورسوخ کے اشاعت کے بعد اور لوگوں کی اس کے متن تک پہنے کے بعد اسے چ ہے کے اثر ورسوخ کے خلاف استعال کیا گیا اور اس کی اس طرح سے تفیر کی گئی کہ جو مخرف طبقات کے مفاد میں مقی ۔

عہدوسطی میں فرہی رواداری کے ہارے میں، فرہی علاء کارویہ برامنی تھا۔ کرسٹوفر
ہل نے ٹامس ایڈورڈ زے حوالے سے لکھا ہے کہ اس کے مطابق فدہی رواداری ایک بہت
ہرا فتنہ ہے۔ کیونکہ اس کی وجہ سے پہلے انسان میں شک وشبہات پیدا ہوتے ہیں، اس کے
بعدوہ دہریت کی طرف مائل ہوجاتا ہے۔ اگر فرہی رواداری کوروار کھا گیا، تو اس کا مطلب
بیدوہ کہ خدہب میں جوانح افات پیدا ہوں گے انہیں بھی تنلیم کرلیا جائے گا۔

چارس اول کا کہنا تھا کہ طاقت واقتد ارکی سب سے مضبوط بنیاد ند ہب ہے۔ بشپ گذیب نے دسرے کی مدد
گذیبن (Bishop Goodman) کے مطابق چرچ اور ریاست کوایک دوسرے کی مدد
کرنی چاہئے۔ چرچ فرد کی جنت کی جانب راہنمائی کرتا ہے، اوراس دنیا ہیں اے اطاعت
وفر ماں برداری سکھا تا ہے۔ اس لئے ایک طرف اہل افتد اراور چرچ دونوں مل کر معاشرہ کو
اپنے تسلط میں رکھتے تھے۔ لیکن اس تسلط کے باوجود عام لوگوں میں چرچ اور ند ہب کے
بارے میں موالات پیدا ہورہے تھے۔ جب لوگ چرچ میں عبادت کے لئے جاتے تھے تو وہ
مخص وعظ نہیں سننا چاہئے تھے، بلکہ نم ہی مسائل پر بحث بھی کرنا چاہتے تھے۔ بیٹس چرچ
اور بحث کریں۔ اس کا نتیجہ میں میروایت پڑگئی کی کہ وعظ کے بعدلوگ موالات کریں،
اور بحث کریں۔ اس کا نتیجہ میہ ہوا کہ لوگ نہ صرف موالات کرتے تھے، بلکہ واعظین کو

درمیان میں ٹو کتے بھی تھے، ان کا نداق بھی اڑاتے تھے، اور ان کی اس لالج کا ذکر کرتے تھے کہ جونکیس لے کہ ہم کر جاتے ہیں۔ لوگوں کی اس دخل اندازی کورو کئے کے لئے ملکہ میری کے زمانے میں پارلیمنٹ کے ایک قانون کے ذریعہ وعظ میں دخل اندازی کوایک جرم قرار دیا گیا تھا۔ گراس کے باوجود بیروایت فتم نہیں ہوئی، لہذا 1656ء ایک اور قانون کے ذریعہ اس کوروکا گیا۔

1640 می دہائی میں خانہ جنگی نے انگلتان کے معاشرے کو متاثر کیا، اس نے بیروزگاری، مہنگائی اور خربت میں ہے انتہا اضافہ کردیا، البذا ان حالات میں ایک جماعتیں اور تح یکیں انھیں کہ جو معاشرے میں مساوات چاہتی تھیں، اور مراعات یا فتہ طبقوں کے اختیارات کو تین کررہی تھیں، ان میں خاص طور سے دو تحریکیں بڑی اہم تھیں، ان میں سے اکتیارات کو تین کررہی تھیں، ان میں خاص طور سے دو تحریکی بڑی اہم تھیں، ان میں سے ایک لیورز (Levers) اور دو سرے ڈوگرز (Diggers) ۔ لیورز ایک جمہوری گروپ تھا جو کہ خانہ جنگی کے دوران وجود میں آیا، اور جب کروم ویل (Cromwell) نے حکومت قائم کی تو یہ اس وقت بڑا امتحرک تھا ان کے مطالبات سے کہ ہر شہری کو دو مٹ کاحق مانا چاہئے۔ ریوبلک طرز کی حکومت قائم ہوئی چاہئے ، ہاؤس آف لارڈز کا خاتمہ ہونا چاہئے ، اور نہ ہی کو ج میں بھی کافی عمل دخل تھا، اس لئے رواداری کو تم ہونا چاہئے ۔ کیونکہ ان کا کروم ویل کی فوج میں بھی کافی عمل دخل تھا، اس لئے انہوں نے ایپ مطالبات کی جمایت میں کی بار بعناو تنیں بھی کیں۔

اس عہد میں پیدا ہونے والا دوسرا گروپ ڈگرز کا تھا، ان کا بینام اس لئے ہڑا کہ
انہوں نے اس زمین پر کاشت کرنی شروع کردی کہ جو خالی ہڑی ہوئی تھی۔ بیمعاشی اور
ساجی مساوات کے حامی تھے۔ اپنی تحریروں کے ذریعہ اس کے راہنماؤں نے جی جائیداد
کے خاتمہ پرزوردیا اور چرچ کے عہد یداروں کی ندمت کی کہوہ معاشرے کے طبقاتی نظام
کے حامی ہیں، اور غریبوں سے بھی نہ ہی تیس وصول کرتے ہیں۔ انہوں نے اپنی سرگرمیوں
کو بڑھایا اور الی تمام زمین پر قبضہ کی ہات کی کہ جو بغیر کاشت کے بیکار ہڑی تھی۔ اس پر

حکومت اور فیوڈل لارڈز نے ان کے خلاف بخت اقد امات کے ، اور 1650 میں ان کی
آبادیوں پر حملے کر کے آئیس تباہ کردیا گیا۔ان کالیڈرونسٹ لے (Winstantley) اپنی
تحریروں کے ذریعہ ابتدائی فتم کے کمیوزم کی تبلیخ کرتا رہا۔ اس کی تحریروں کے مطابق اس
نے معاشر کا جووڑن دیا، اس میں کہا گیا کہ محسر شیس اور وکیلوں کی ایک ایسے معاشر سے
میں کوئی ضرورت نہیں ہوگی کہ جہاں پر اشیاء کوخرید نے اور پیچنے کا طریقہ ہی ختم ہوجائے گا،
چرج کے عہد یداروں کی بھی اس وقت ضرورت نہیں رہے گی کہ جب ایک عام مستری کو
وعظ کہنے کا حق مل جائے گا، اس کا کہنا تھا کہ: " جمیں جیل خانوں کی کیا ضرورت رہے گی،
لوگوں کو کوڑے مار نے اور پھائی پر چڑھانے کی، کہ جب لوگ ایک دوسرے کے غلام نہیں
ر بیں گے۔صرف جرم وہ لل کچ ہوگی کہ جس کی بنا پر کوئی چوری کرے گا۔ قبل کی سزا، چا ہو وہ
کری کو مار نے کے جرم ہی میں کیوں نہ ہو، وہ قبل کہلا نے گا، یہ حق صرف خدا کو ہے کہ وہ
زندگی دیتا ہے، البذاوہ بی زندگی واپس لے سکتا ہے۔"

ایک اور جگہ ونسٹ لے لکھتا ہے کہ: ''جہاں کہیں بھی لوگ ایک کمیونی کی شکل میں ال کر متحد ہوگئے ہیں۔ اس صورت میں وہ اپنے ور ٹاکے دفاع کے لئے ایک ہو کر لڑتے ہیں۔ لیکن دوسری صورت میں کہ جہاں فجی جائیداداور ذاتی مفاد ہو، وہاں لوگ تقیم ہوجاتے ہیں اور مختلف جماعتوں میں بٹ جاتے ہیں۔ اس کی وجہ ہے جنگیں ہوتی ہیں، خوں ریزی ہوتی ہے، اور ہر طرف انتشار وافر اتفری تھیل جاتی ہے ۔۔۔۔۔لیکن ایک مرتبہ اگر اس سرز مین پر سب کی ملکیت کا حق قائم ہوجائے، جو کہ بالآخر ہوتا ہے، تو لوگوں کے درمیان جو دشمنی ہے، اس کا خاتمہ ہوجائے گا، اور کسی کی میہ جرات نہیں ہوگی کہ وہ دوسرے پر اپنا تسلط جمائے اور نہیں کی کو یہ ہمت ہوگی کہ دوسرے پر اپنا تسلط جمائے اور نہیں کی کو یہ ہمت ہوگی کہ دوسرے پر اپنا تسلط جمائے اور نہیں کی کو یہ ہمت ہوگی کہ دوسرے پر اپنا تسلط جمائے اور نہیں کی کو یہ ہمت ہوگی کہ دوسرے تو تو گئی کرے، اور نہ ہی ضرور سے نیادہ زمین پر قبضہ کی کارور ہوگی۔''

عبدوسطنی میں لوگوں کا روبیگنا ہوں کی جانب کیا تھا؟ ووکس کو گناہ بجھتے تھے اور کیا ان

کنزدیک نیکی تھی؟ اس پرروشی ڈالتے ہوئے کرسٹوفر ال اکھتا ہے کہ جیما کہ بہت ہے نداہب کا یہ تصور ہے کہ ایک زبانہ تھا کہ جب اس دنیا عمل اوگ اس وابان سے دہتے تھے، ندیہاں کوئی جنگ ہوتی تھی، ندایک دوسرے کے خلاف رقابت تھی، بلکہ بیا یک سنہرادور تھا کہ جے جنت سے تجبیر کیا جاتا ہے۔ لیکن ایک وقت آیا کہ بید دنیا بدل گئی، سنہری دور وقت کہ جے جنت سے تجبیر کیا جاتا ہے۔ لیکن ایک وقت آیا کہ بید دنیا بدل گئی، سنہری دور وقت کے ساتھ کم ہو گیا، اور انسان گنا ہوں عمل ایسا جتلا ہوا کہ اس دنیا کو جنت بنانے کے تمام خواب چکنا چور ہو گئے، ای لئے اب انسان نے سوچا کہ جنت اس زندگی کے بعد، دوسری دنیا عمل ہے۔

ایک ایے معاشرے میں کہ جہاں لوگوں کی زندگی کا انحمار زراعت پر ہو، جہاں فطرتی آفتیں اے بل مجر می موت ہ مکتار کردیں، جہاں باریاں اوروبا کیں اس لئے پینام اجل کے کرآئی میں ،وہاں زندگی میں بیٹینی پیدا ہوجاتی ہے۔ان حالات میں جب لوگوں کو ریافتین دلایا جائے کہان آفتوں اور مصیبتوں کے ذمدداران کے گناہ ہیں ، تو ان کو اس يريقين آجاتا تما- چرچ في الصورت حال عائده المايا ،اور "اعتراف كناه" كي ہا ایت شروع کی کہ چرچ کوج مانداد اکر کے وہ گنا ہوں سے یاک وصاف ہو سکتے تھے۔ گناہ ك بوجم حريد فائد وافحات موئ ي ي في غالم برزخ وخليل كيا تا كداس بهاند لوگوں سے پیروصول کریں کہ چرچ ان لوگوں کوجوعالم برزخ میں ہیں ،ان کے گناہ معان کرا کے انہیں جنت میں داخل کرا دے گا۔ حرید مید کہ چرچ نے اس فتم کے سر نیفکیٹس کو فرونت كرنا شروع كرديا كه جنهين فريد كرلوك كنامون سے چھكادا ياتے تھے۔ليكن جرج کی اس یالیسی کے خلاف تاجروں اور صنعت کاروں میں زیردست رومل ہوا، کیونکہ انہوں نے دیکھا کہ چی نے ایے اس مل سے نم ب کوایک تاجران شکل دیدی ہے۔ آ مے جل کران می تاجروں نے چرچ کے خلاف لوتم کی حمایت کی۔

چ ج کے اعماد کواس وقت بھی تخت دھیکا لگا کہ جب اس پراعتر اض کیا گیا کہ اگر

حضرت آدم جنت سے لگلنے کے بعدا پنے ساتھ گناہ لے کراس دنیا میں نہیں آتے تو ید دنیا بطور جنت ارضی رہتی کہ جہاں نہ فجی جائیداد ہوتی ، اور نہ دولت، دولت وشہرت کی ہوں، حضرت آدم کے جنت کے نگلنے کی وجہ سے اس دنیا میں لا کچی ، رعونت ، خصہ ، اور دوسری معارت آدم کے جنت کے نگلنے کی وجہ سے اس دنیا میں المان کے گناہوں میں آلودہ ہوئیاں آئیں اور انسان کی سرشت میں داخل ہوگئیں۔ انسان کے گناہوں میں آلودہ ہونے کی وجہ سے اس کو کنٹرول کرنے کے لئے جا براندا مارت کی ضرورت بڑی ، فجی جائیداد کا قیام بھی ای گانام کی ای گناہ کا ایک تنسل ہے۔

ال کو مدنظر رکھتے ہوئے کالون (Calvin) نے گناہ گاروں کے لئے بخت تو انین بنائے ،اور بخت مزاؤں کا رواج دیا تا کہ جرائم کوروکا جاسکے۔اس کی ریاست کا یہ ماڈل جنیوا کا شہرتھا، جہاں اس نے ان تو انین کونا فذکیا تھا۔غلامی کے جواز میں اس کی دلیل یتھی کہ یہ بھی انسان کے گنا ہوں کا نتیجہ ہے،اس لئے جائز ہے۔

جہاں ایک طرف چرچ نے گناہ کے بارے میں سخت توانین کا نفاذ کیا، اور عیمائی
معاشرہ کو اپنی رسومات کے ذریعہ پوری طرح سے گرفت میں لے لیا، کہ انسان اپنے
گناہوں پراس قدرشرمندہ ہوتا تھا کہ اس کی پوری شخصیت ٹوٹ پھوٹ جاتی تھی مسلسل
اس گناہ نے اس کواطاعت گزار، اور چرچ کا تابعدار بنا دیا تھا، اس کی نجات کا واحد ذریعہ
چرچ اور اس کے عہد یوار تھے، جو فرجی دعاؤں اور رسومات کے ذریعہ اس کی نجات کا

اس لئے رو مل کے طور پر اس عہد میں ایک فرقہ وجود میں آیا، جور ینٹرز (Ranters)

کہلاتے تھے، اور جو چرچ اور اس کے قوانین کے خلاف تھے۔ ان کے بارے میں پوری
معلومات اس لئے نہیں لمتی ہیں کہ ان کا کوئی لیڈر نہیں تھا، نہ ہی یہ کی تنظیم میں مسلک تھے،
اور نہ ہی ان کا کوئی منشور تھا۔ چونکہ یہ ایک بگر اسرار تحریک تھی، اس لئے ان کے بارے میں
یوی افوا ہیں تھیں۔ ان کے خیالات کے بارے میں جومعلومات کی ہیں، کرسٹوفر ہل نے

## انبیں اس مرح سے بیان کیاہے:

- 1- اگرخدا ہے وہ مرچز میں ہے، بودوں میں، جانوروں میں، اور مرحلوق میں
  - 2- اگرانسان کی نیت پاک ہے، توہر چیز پاک ہے۔
- 3- اگرخداتمام اختیارات کا ما لک ہے تو مجرد نیا میں برائیاں اور مظالم کیوں ہیں؟
- 4- کناه نام کی کوئی چیز نیس ہوتی ہے، اگروہ ہیں تواس صورت میں خدا کے منصوب کا حصہ کا ہیں۔
  - 5- يوم حماب انساني ذبين كي اختراع ب
  - 6- مرنے کے بعد کوئی زندگی نہیں۔ قبر میں رنج وخوثی کا کوئی احساس نہیں ہوتا ہے
    - 7- يرائى دەب كەجس سانسان كولكىف بو
- 8- انسان کو جرکی قدروں ہے آزاد ہونا چاہئے۔ مثلاً اے قدر کہ جس میں جائیداد
   زندگی سے زیادہ اہم ہو، شادی محبت سے زیادہ عزیز ہو۔

رینٹرز نے عیسائیت پہمی زہردست تقید کی، مثلاً یہ کہ بائل الی کتاب نہیں ہے۔
دنیا کے ہر فرد میں مسے کی روح موجود ہے۔ حضرت عیلی نے معلوب ہو کر لوگوں کے
گناہوں کا کفارہ ادائیس کیا۔وہ معلوب ہو کر آسان پرنیس اٹھائے گئے، اور نہ ہی وہ اب
دوبارہ اس دنیا میں آئیس کے۔ ان کی بائل پر تقید بڑی کڑی تھی۔ وہ اے تحض قصے
کہانیوں کی کتاب بچھتے تھے، اور یہ کہ یہ تمام برائیوں کی جڑ ہے۔ اگر بائل ندر ہے تو دنیا میں
اس دامان ہوجائے گا۔ اگر بائیل رہے تو اے وقت کے ساتھ، انسانی ضرورت کے تحت
بدلتے رہنا چاہئے۔

ان کی ریاست، اوراس کے اداروں پر بھی تنقید تھی ، ان کے نزدیک قانون فاتحین کا اعلان نامہ ہوتا ہے کہ اپنی رعایا پر کس طرح سے حکومت کی جائے۔ اس کا تعلق امراء کے مفاد سے ہوتا ہے اور بیغریوں کا استحصال کرتا ہے۔ رینرز پرونسٹنٹ اخلا قیات ہے بھی انکار کرتے تھے، ٹی جائیداد کے خلاف تھے۔
فرہب کے بجائے استدلال اور عقلیت پر ذورد ہے تھے، اور جنسی آزادی کے قائل تھے۔
کرسٹوفر بل کی اس کتاب ہے تاریخ کے اس اہم پہلو کی وضاحت ہوتی ہے کہ دنیا
مرف متحکم روایات واقد ار کے تبلا میں نہیں رہتی ہے، بلکہ اس کے خلاف ردگل ہوتا ہے۔
لیکن تاریخ چونکہ طاقتور گردہ کے ساتھ ہوتی ہے اس لئے ان کے خیالات وافکار تو اس میں آئی جگر تاریخ کے مل کو حرکت
جاتے ہیں، گر باغیوں اور سخروں کو اس میں کوئی جگر نیس لمتی۔ گر تاریخ کے مل کو حرکت
دینے والے بھی لوگ ہوتے ہیں جو روایات واقد ار کو برابر چینٹی کرتے رہے ہیں، اور
ذمانے کو تحرک رکھتے ہیں۔

اکثر ان معترضین کی تاریخ تحریر می نہیں لائی گی، اس لئے ادھوری تاریخ ہمارے شعور کا حصد بی ہے۔ جب بیتاریخ ممل ہو گی تو اس وقت پڑتہ تاریخی شعور ہم میں آئے گا۔



## يوريي مركزيت كانقطه نظر

ریاس کے بعد سے بورپ کے عوب اس کی ترقی اور دنیا میں اس کی ترقی اور دنیا میں اس کی ترقی سے ترقی کن ترقیب کے بھیلاؤ نے کئی سوالات پیدا کیے ہیں کہ آخر بورپ کی بیہ ترقی کن وجوہات کی بنا پر ہوئی؟ کیا اس تہذیب کی ترقی میں بیروئی عناصر اور اس سے پہلے کی تہذیبی عناصر کا بھی کوئی حصہ ہے یا بیہ الل بورپ کی انفرادی خصوصیات اور محرائی کے ملاحیوں کی وجہ سے ابھری ارتفاء پذیر ہوئی اور بالا خر بردی وسعت اور محرائی کے ساتھ بوری دنیا کو اپنی لیبٹ میں لے لیا۔ اس مرحلہ پر دونوں بی نقطہ ہائے نظر رکھنے والے اپنے اپنے دلائل دیتے ہیں۔ ایک وہ مکتبہ قطر ہے جو کہتا ہے کہ تہذیبیس تمائی میں نہ تو وجود میں آئی ہیں اور نہ ترقی کرتی ہیں اس کی تفکیل تہذیبیس تمائی میں نہ تو وجود میں آئی ہیں اور نہ ترقی کرتی ہیں اس کی تفکیل مورخ میں بیرونی و اندرونی مناصر مل کرکام کرتے ہیں۔ جبکہ دو سرے مکتبہ قطر کے مورخ اور مفکر اے بورپی اقوام کے انفرادی کردار اور بورپ کی تہذیبی ترقی کو ایک مجزو لید میں۔ یہ نقطہ نظراب بورپی مرکزے (Eurocentrism) کملا تا ہے۔

اس موضوع پر ممرامین نے ایک کلب کلمی ہے 'جو فرانسی سے اگریزی میں ترجمہ ہو کر 1989 میں نیویارک سے شائع ہوئی ہے۔ یورپی مرکزیت کے اس فظ نظر کی تشریح کرتے ہوئے اس نے دنیا کی تمنیوں کا تجزید کرتے ہوئے ہر تمنیب کی خصوصیت لور اس کے کردار کا تجزید کیا ہے۔ اس کی دلیل ہے کہ

ابتدائی دور میں جو نہذیبیں پیدا ہوئیں' ان میں متدن اور فیر متدن کے درمیان کوئی فرق نہیں تھا۔ دو سرے مرحلہ میں جو تہذیب ابحرتی اسے وہ خراجی تہذیب (Tributary) کتا ہے۔ اس مرحلہ پر سائنسی تجربات تو ہوئ گر معاشرے کی سوچ سائنس نہیں بن سکی' مثلاً یہ سوالات تو کیے گئے کہ دنیا کیے وجود میں آئی؟ انسان کیے پیدا ہوا؟ معاشرے میں جو درجہ بندی اور ساجی شظیم قائم ہوئی' اسے ابدی تصور کر لیا گیا۔ تبدیلی اور ترقی کے بارے میں تصور نہ تھا' بلکہ یہ کہ دنیا اور اس کے رہنے والے اس طرح سے پیدا ہوئے اور اس طرح سے بلکہ یہ کہ دنیا اور اس کے رہنے والے اس طرح سے پیدا ہوئے اور اس طرح سے بلکہ یہ کہ دنیا اور اس کے رہنے والے اس طرح سے پیدا ہوئے اور اس طرح سے بلکہ یہ کہ دنیا اور اس کے رہنے والے اس طرح سے پیدا ہوئے اور اس طرح سے بلکہ یہ کہ دنیا اور اس کے رہنے والے اس طرح سے پیدا ہوئے اور اس طرح سے بلکہ یہ کہ دنیا اور اس کے رہنے والے اس طرح سے بیدا ہوئے اور اس طرح سے بلکہ یہ کہ دنیا اور اس کے رہنے والے اس طرح سے بیدا ہوئے اور اس طرح سے بیدا ہوئے در اسے در اس طرح سے بیدا ہوئے در سے در اس طرح سے بیدا ہوئے در سے در

لین اس دور میں جو تہذیبیں پیدا ہوئیں ان میں سے ہر آب ایک فاص خصوصیت کی حال تھی۔ مثل معرکی تہذیب نے ابدی زندگی کا تصور دیا اس الدی زندگی کی بمتری کے لیے اظافی انصاف کی ضرورت تھی اس سے مرنے کے بعد جزا و سزا کا تصور اور یہ کہ انسانی اعمال کی پوچھ چیے ہوگی اس نے آفاقی انسانیت کے لیے دروازے کھول دیے۔ اس تہذیب نے فداکی وحدائیت کا تصور دیا (فراکڈ کا کمنا ہے کہ اس کی بنیاد مطلق العمان بادشاہت تھی کہ آگر زمین پر آیک طاقت ور بادشاہ ہے کہ اس کی بنیاد مطلق العمان العمان فدا ہونا چاہیے جو طاقت ور بادشاہ ہے و آسان پر بھی اس کی طرح کا مطلق العمان فدا ہونا چاہیے جو دوسرے چھوٹے دیوی دیو آئوں کو ختم کردے)

بونان کی تہذیب میں سائنسی تجہات نے سوچ کو پیداکیا، علم فلکیات ریاضی، فزکس کیمیا اور فلفہ کے علوم نے کائنات کے مسلسل حرکت میں ہونے کے تصور کو پیدا کیا۔ ای طرح سے میسو بونامیہ ' ہندستائی اور چینی تہذیبوں نے اپی اپی جگہ نے افکار و خیالات کو پیدا کیا۔ ان سب عناصر نے مل کر خراجی کلچر کو پیدا کیا۔

سیراین کی دلیل یہ ہے کہ سرایہ دارانہ نظام سے پہلے کہ معاشرے سیاست کے گرد گھوٹے تھے 'یال اقدار (Power) مرکزی نظ تھا جب کہ سرایہ دارانہ معاشرے معیشت کے گرد گردش کرتے ہیں۔ انذا وہ کتا ہے کہ خراجی کلچر کی بنیاد ماجد الطبیعیات پر ہوتی تھی 'کہ جس میں اس بات کی جبتو تھی کہ آفاتی سچائی کو علاش کیا جائے۔ جب کہ سرایہ دارانہ کلچر ابعد الطبیعیاتی خیالات و افکار کو رد کرتے ہوئے 'معیشت کے قوانین دریانت کرتا ہے لور کھل لور آفاتی سچائی کو شلیم کرتا ہے۔

سمیرامین کا کمنا ہے کہ سکندر کی فتوطت کا سب سے برا اثر بیہ ہوا کہ اس نے ملوں کی تمائی کو ختم کر دیا' ملکوں میں کلچل دوابط پروان چرھے' حکمراں طبقوں کے درمیان اتحاد ہوا۔ اب تک فتوطت کم وقت' محدود اور وقتی ضروریات اور اغراض کے لیے ہوتی تھیں۔ لیکن سکندر نے جب معر' ایران' اور ہندستان کو فتح کیا' اس نے ان علاقاں کی تمذیبوں کو باہم ملا دیا۔ یمی عمل اس وقت دیکھتے ہیں کہ جب دوی امپاڑ نے' مغرب مشن کی اقوام کو ہم آہٹک کیا۔ اسلام اور عیمائیت دونوں یونانی گلرے وارث ہے۔ مشن اور مغرب اس وقت علیمہ ہوئے کہ جب ریاساں نے یورپ کے وارث ہے۔ مشن اور مغرب اس وقت علیمہ ہوئے کہ جب ریاساں نے یورپ کے وارث ہے۔ مشن اور عالم دیا۔ یورپ کے لیے اب بحر دوم کے دوب میں سکھنے کو پچھ نہیں رہا۔

اسلامی تہذیب کی تشکیل میں بوناندں کا حصد رہا ہے، عرب جس کو بونانی کلچر کمتے تھے وہ درحقیقت پہلے جلے نائزد (Hellesized) کلچر تھا۔ وہ کلاسیکل بونانی کلچر میں ستراط ' افلاطون ' اور ارسطو سے واقف تھے جنہیں انہوں نے پلوٹی نس میں ستراط ' افلاطون ' اور ارسطو سے واقف تھے جنہیں انہوں نے پلوٹی نس وانف نمیں تھے۔ بونانی افکار کے زیر اثر اسلامی معاشرے میں معزلہ فرقہ پیدا ہوا' جواس بلت کا برجار کرتا تھا کہ خدا فطرت کے قوانین کے ذریعہ کا کات کو چلا تا ہے ، وہ جزئیات یہ توجہ نمیں رہا ہے۔ فطرت کے قوانین ولیل سے وریانت ہو کئے یں اس کیے دلیل اور عقیدے میں تصادم نہیں ہے۔ ابن رشد نے شریعت اور ریاست کی علیحد کی کا تصور دیا مزالی نے ان خیالات کی نفی کرتے ہوئے کما کہ عمل سے افاقی سچائی نہیں پائی جا سکتی ہے الی قوتوں کا کوئی تعم البدل نہیں ہے۔ اسلامی فتوصات کے نتیجہ میں جو امیار وجود میں آئی انہوں نے مفتوحہ علاقوں كو عربي لور اسلامي رنگ مين رنگ ليا ور ايك ايبا وسيع معاشرو منظم كياكه جس کی ایک زبان ندمب ور شافت عمی- انهول نے ان پیدلواری قوتوں لور نظام کو فروغ ویا کہ جس نے فراتی ریاست املے میں مدد دی۔ (فراتی ریاست سے ممراین مراد ایک ایے دمانچہ سے ب کہ جس میں زائد مقدار حکرال طبقے ہتھیا لیتے ہیں) اسلامی تمذیب کا سب سے بوا کارنامہ ریاست کی تفکیل ہے اس تفکیل اس قریانی پر ہوئی کہ جس میں ابتدائی دور کے اسلامی اصولوں کو پس پشت ڈالنا برا۔ میاست کی اس تفکیل میں اور معاشرے کی سوچ میں جو بونانی انکار آئے ان کی وجہ سے میں ممکن موا کہ مسلمانوں نے سائنس میں ترقی کی۔ اگرچہ حکرال طبقوں نے اس سوچ کی کوئی زیادہ ہمت افزائی نمیں کی۔ یہ ترقی ان زہنوں کی پیداوار عمی کہ جو حکمرانوں سے علیمدہ لور دور تھے الیکن ان کی وجہ سے یہ ممکن ہوا کہ ایک ایبا کلچرپیدا ہو کہ جہل کھلا ذہن تھا' منازعہ مسائل تھے اور شک و شبہات تھے 'مگر ان انکار کونه مرف برداشت کیا گیا الله انس خوش آمرید بمی کیا گیا-کین اس تمذیب میں عهد وسطی کی مابعد الطبیعیات کی فکر بھی تھی کہ جس

میں ذہب کے ذریعہ سپائی کو دریافت کرنے کی جبتو تھی لیکن اس عرب اسلای تمذیب کا اطلا اس قدر پھیلا ہوا تھا کہ اس تمذیبی اور قطری ورش سے عیمائی دنیا متاثر ہوئی۔ مغرب نے بوبائی قطر کو عروں کے ذریعہ اپنایا، قطنطنیہ کی فتح کے بعد (1455) وہ کلاسیکل بوبائی افکار سے متعارف ہوئے۔ مغملی تمذیب کی تغیر میں جو عمل دیکھا جاتا ہے، اس کو مرحلہ وار اس طرح سے بیان کیا جا سکتا ہے کہ سب سے پہلے مشرق اور مغرب کو جلے نائزۂ (بوبائی) تمذیب نے طایا، اس کے بعد باز فطینی ترفیب نے طایا، اس کے بعد باز فطینی ترفیب کا ارتقاء ہوا، اور ان سے مغملی عیمائیت باز فطین ہوئی۔

یورپی طاقتوں نے نو آبادیاتی نظام کی ابتداء ریاساں سے ہوئی ،جس کے بتیجہ میں یورپی طاقتوں نے نو آبادیاتی نظام کو قائم کیا۔ اس کی اہم خصوصیات یہ ہیں کہ مغربی متندیب نے مابعد الطبیعیات سے نجلت ماصل کر کے آزادی فکر ' سیکولر خیالات اور سائنس کو فروغ دیا۔ مربایہ دارانہ عالمی نظام نے دنیا کو متحد کیا۔ مردرت اس بات کی ہوئی کہ دنیا کا صحح فشہ ہو ' لور اس کے ذریعہ لوگوں کی آبادی ' لور مکوں کی جغرافیائی حیثیت کا تعین ہو۔ اس علم کی بنیاد پر یورپی مرکزیت اجمری۔ اس نقطہ نظر سرمایہ سے یہ مغرضہ قائم کیا گیا کہ بورپ کی آری دو سروں سے محقف ہے لور سرمایہ داری کا مجرہ مرف بورپ بی میں ہو سکتا تھا۔ اس وجہ سے مشرق کو علیمگی میں دیکھا گیا کور نسل برس کے جذبات بوری قوت سے ابھرے۔

قلفیانہ طور پر اس کی تبلیغ کی گئی کہ انسان اور فطرت علیحدہ علیحدہ ہیں' اس لیے انسان کی بدی کامیابی ہیہ ہے کہ وہ فطرت پر قابو پائے' اور اسے تسخیر کرے۔ فطرت کی وقتی دی' سائن طور پر معاشرہ فطرت کی وقتی دی' سائن طور پر معاشرہ

منظم ہوا۔ ریفارمیٹن کے ذریعہ ندہب کو نئ ضوریات کے تابع کیا گیا لور قومی ریاست و ندہب کو آپس میں ملا ریا گیا۔ عیمائی دنیا دیومالائی تصورات لور مابعدالطبیعیات سے آزاد ہو گئی۔

ہورپ مربلیہ دارانہ نظام کو افتیار کرتے ہوئے مختف مراحل سے گزرا۔
عیسائیت ریفارمیٹن کے ذریعہ تبدیل ہوئی، صنعتی اور فرالسی افتابات نے معاثی
اور سیای طور پر ریاست اور معاشرہ کو تبدیل کیا۔ اب معیشت معاشرہ کو کنٹول
کرنے گی۔ اور ذہب اس کا آباع ہو گیا۔

یورپ یہ دعویٰ کرتا ہے کہ اس کی تاریخ کی جڑیں بو بان میں ہیں اور اس کی تنديب كوايك تنكل برقرار ركم موع ب، يه نظه نظراس ليه وياكيا كونكه اس سے بورپ اپنی برتری کو تنلیم کرائے اور یہ کہ اس نے مثرق سے بچھ نہیں سکھا ہے۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ بونان نے معراور فوٹیتی تمنیوں سے سکھا، یونانی زبان معری اور فو آیتی دونول سے الفاظ اوحار لے کرین ہے۔ پھر ریاسال اور کلاسیکل بونان کے درمیان 15 مدبوں کی خلیج ہے اس لیے اے تلل کیے كيا جاسكا ہے؟ تاريخ كے بعد يورني مركزيت كا ووسرا اہم ستون زبان ہے اس ك مطابق ذبان نسل ك كدار كو يناتى ب ، چوكله ماى زبائيس كم تربين اس لي اندو- يوريى زبائيس برتر بين ور اعلى سل كو نناتى بين اس نے سل برتى ك جذبه کو فروغ دیا اور یہ کہ کچے تعلیں فطری طور پر کزور کردار کی حال ہوتی ہیں، اور کھ اعلیٰ کردار رکمتی ہیں۔ تیری کوشش مد ہوئی کہ بورب کی آب و ہوا' اس حم کی ہے کہ جو کردار میں بمترین لوصاف پیدا کرتی ہے۔ اس کے بعد انہوں نے عیسائیت کو مغربی نتایا' اور عیسائی اولیاء کو مغرب کے کلچر میں ڈھال ریا۔ مشرق اور مغرب کے درمیان تعناد قائم رکھنے کے لیے کلاسیکل بوبلن لور مشرق کو دو علیحدہ علیحدہ لور متغرق فحلوں میں تفتیم کر دیا۔

بورنی مرکزیت کے نقطہ نظرے بورب دنیا کے لیے ترقی کا ماؤل ہے اکیونکہ يمل جهوريت ماكنس انسان دوستي ساي مساوات آزادي فكر اور آزاد مندى کی روایات اور اوارے ہیں۔ غیربوریی ممالک کے لیے اس کے سوا اور کوئی راستہ نس كه يا تو اس اختيار كرين يا لهل مائده ربين- جو يوريي مركزيت كو چينج كرك اے دممن گردائے ہوئے کیل ریا جائے۔ اس فکر کا نتیجہ یہ ہے کہ بورنی مركزيت خود كو عليمه اور منفرد سجعت موت دومري تمذيبول سے سكينے سے انكار كرتى ہے۔ اس وجہ سے اس ميں برترى اور فوتيت كے جذبات بيدا ہوتے ہيں 'جو کہ ذہن کو تک نظر ناتے ہیں۔ جس طرح سے اس کے ردعمل میں ایٹیا و افریقہ کی اقوام قوم برسی' اور ائی کلچل شاخت کو ایمت دے کر دو مرول سے علیمہ ہوتی ہیں' ای طرح سے بورلی مرکزیت کی فکر انفرادیت کی بات کر کے خود کو محدود كركتي ب- جب اس نقله نظرے تاريخ كا مطالعه كيا جاتا ہے تو يہ ناكمل اور محدود ہو آ ہے ' یہ آریخ کی وسعوں کو نہیں دیکھ یا آ ہے ' اور اس کی مرائی میں جلنے ہے ڈر آہ۔

## يوري كى ترقى كيون اوركسي موئى؟

یورپ کی تاریخ نولی می ایک بحث یہ ہے کہ کیا یورپ نے اپنے اندرونی حالات اور تقاضوں کے تحت ترتی کی یاس کی ترقی میں ہیرونی عوامل کا بھی دخل ہے؟ دوسراسوال یہ ہے کہ کیا یورپی اقوام خاص صلاحیتوں کی مالک ہیں کہ جن کی وجہ سے انہوں نے دوسری قوموں پر برتری حاصل کر لیا وہ دوسری اقوام بی کی طرح ہیں گر سازگار حالات نے ان کا ساتھ دیا جس کی وجہ سے وہ دوسری قوموں سے آگے بڑھ گے؟ تیسراسوال یہ ہے کہ کیا یورپ کی ترتی ایک مجزہ ہے، یا یہ مجزہ نہیں ہے بلکہ اس کی ترتی کے اسہاب وہ جوہات کا تجزیہ کیا جا سکتا ہے؟ یورپ کی برتری کو تعلیم کرنے والے تاریخ کو یورپ کی مرکزیت تجزیہ کیا جا سکتا ہے؟ یورپ کی برتی کو تعلیم کرنے والے تاریخ کو یورپ کی مرکزیت ہے کہ جس نے اس کی جست کی برتی کی ترتی کو تعلیم کرنے والے تاریخ کو یورپ کی مرکزیت ہے کہ جس نے اس کو چینے کیا ہے۔

اس کی کتاب ''1492، کولونیل ازم اور ایور کی مرکزیت اور تاریخ پر ایک مباحث' 1492: The Debate on Colonalism, Eurocentrism and History. (1992)

امریکہ کی دریافت کے بعد اگر چہ پانچ سوسال کا عرصہ گزر چکا ہے، گراب تک اس شافی ارتفاء کے بارے میں اوری طرح سے تحقیق اور انداز ونیس لگایا گیا ہے۔ امریکہ کی دریافت کو عام طور سے ایورپ کے عروج سے تعبیر کیا جا تا ہے اور یہ کہ کیوں سر ماید داراند نظام اورپ میں انجرااور کول یہ دسرے مکول میں قائم نیس ہوسکا؟ اور یہ کہ سر ماید داراند نظام آخر کیوں سر ہویں مدی میں پیدا ہوا؟ 1492 نے دنیا کو ایک مرکز (Centre) اور حاشیہ ستر ہویں مدی میں پیدا ہوا؟ 1492 نے دنیا کو ایک مرکز (Centre) اور حاشیہ

(Periphery) میں تنسیم کر کے دکھ دیا۔

1492 سے پہلے کچر کا ارتقاء شرق میں ہور ہاتھا اور بدہ ہودوتھا کہ جب ایٹیا ، افریقہ اور پورپ کی مراکز میں بے ہوئے تھے۔ فیوڈل ازم کے ذریعہ ایک عمومی تم کے سرمایہ دارانہ نظام کی طرف رواں دواں تھے۔ ان تیزں علاقوں کے ممالک اس وقت کیساں تم کی ترقی کے مراحل میں تھے اوران کا پیدا واری نظام بھی ایک بی تتم کی ست میں تھا اور بیسب اپنے اپنے دائروں اور مراکز میں سرمایہ دارانہ نظام کی تشکیل میں مصروف تھے۔ بورپ کی اپنے اپنے دائروں اور مراکز میں سرمایہ دارانہ نظام کی تشکیل میں مصروف تھے۔ بورپ کی بھی صورت میں نہ تو ایشیا افریقہ سے ترتی کی راہ میں آگے تھا اور نہ بی اس کے معاشر سے میں ایک وجو ہات تھیں کہ جواسے دوسروں پر فوقیت دے کیں۔

1492 کے بعد سے دنیا میں اور پ کا عروج ہوا، اس عروج کے پس منظر میں 1492 نے اہم کردارادا کیا ہے کیونکہ اس نے ایسے تاریخی عوائل کو پیدا کیا کہ جن کی وجہ سے بور پ کوسر مایددارانہ نظام کے ان عناصر کوتقویت کی کہ جنہوں نے بور پ سے فیوڈ ل ازم کا خاتمہ کیا اور ان دوسر سے علاقوں سے کہ جہاں مالیل سر مایددارانہ عناصر سے انہیں جاہ و ہر باد کر کے اپنی فوقیت کوقائم کر دیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ 17 صدی کے خاتمہ پر 1492 کے دوسوسال بعد سر مایددارانہ نظام نے بور پ کے چند ملکوں میں سیاسی وساجی تسلط حاصل کر لیا اور اس کے ساتھ بی افریقہ اور ایشیا کے ملکوں کوئو آبادیات بنانے کا سلسلہ شروع ہوگیا۔ اس مرحلہ سے بور پ نے دنیا پر اپنا افتدار قائم کر کے ترقی اور ڈویلپسنٹ کے لئے دنیا کی داہنمائی کرنے لگا۔ اس کے بعد سے یہ لگا۔ اس کے بعد سے یہ لگا۔ اس کے بعد سے یہ غیر مساوی ہوگئی، اس کے بعد سے یہ غیر مساوی ہوگئی، اس کے بعد سے یہ غیر مساوی ترقی آئی تک جاری ہے۔

اس میں کسی کوشبزئیں کہ امریکہ کی دریافت اوراس کے استحصال کے تیجہ میں یورپ کو عروج ہوا۔ بلاٹ اپنے نقط نظر کے ثبوت میں چار دلائل دیتا ہے۔

1- بیاس بات سے انکار ہے کہ 1492 سے پہلے بورپ کو کی بھی لحاظ سے افریقہ اور

ایشیا کے ممالک پرسر ماید داراندادرجدیدیت کی جانب ترقی کرنے پرفوقت تھی قرون وسطی کا بورپ ایشیا دافریقد کے مقابلہ میں قطعی ترقی یا فتہ نہیں تھا، اور ندہی عقلیت کا کوئی ہے کہ اس طاقت وقوت اور صلاحیت تھی اور ندہی عقلیت کا کوئی مخصوص عضر تھا اور ندہی مجم جوئی کی علیحدہ سے خصوصیت تھی۔

2- کولونٹل ازم ایک تاریخی عمل کے طور پر امجر ااور اس تاریخی تبدیل کے نتیجی بید اہوا
کہ جس نے بورپ کو اور سر ماید دارانہ نظام کو پیدا کیا۔ سر ماید دارانہ نظام کی تشکیل
بہر حال ایک لازمی امر تھا۔ لیکن بیعمل وقت کے ساتھ ساتھ کی ملکوں میں ہوتا نہ کہ
صرف بورپ کو اس پر ابجارہ داری ہوتی ، بورپ میں اس کی تشکیل کا ایک اہم سبب
امریکی براعظم پر قبضہ تھا۔ اس کے بعد سے سر ماید دارانہ نظام کے استحکام کے لئے
کولونیل ازم ضروری ہوگیا۔ لہذاد یکھا جائے تو 1492 کے بعد سے سر ماید دارانہ نظام
کاایک اہم عضر کولونیل ازم ہے جو کہ کی نہ کی شکل میں اب تک موجود ہے۔

3- 16 اور 17 مدیوں میں امریکہ کو تباہ کن طریقہ سے یورپوں نے استحصال کیا، جس کی وجہ سے انہیں سر مامیکا بڑا حصہ ملا۔اب تک اس حقیقت کو کمل طور پر تسلیم نہیں کیا مجیاہے۔

4 بلاٹ روایق مارکمٹوں کے نقط نظر سے اختلاف کرتا ہے جو کہ روایق قدامت
پرستوں کی ماننداس پر یقین رکھتے ہیں کہ یور پی سرمایہ داری کے نظام کو اس کے
اندرونی عناصر میں تلاش کرتا چاہئے جو کہ اس کے معاشر سے میں متحرک تھے۔اگر
دیکھا چاہے تو بورپ میں کسی بھی طرح '' فیوڈل ازم سے سرمایہ داری کی تفکیل میں
کوئی مل وجود میں نہیں آیا۔اس کے مقابلہ میں ایک واضح خلاہے، جو کہ قرون وسطی
کے بورپ اور بورپ کے بورڈ واانقلاب کے درمیان ہے۔اس خلاء کو 1492 سے
ذرا پہلے دیکھا جاسکتا ہے۔اس کے بعد سے اچا تک انقلا بی تبدیلیوں کود کھتے ہیں،

لہذااس نقط نظر سے دیکھا جائے تو اور پاک مرحلہ سے دوسر سے بیل تاریخی کمل کے بہتے ہیں داخل نہیں ہوا۔ یہ سیح ہے کہ 1492 سے پہلے اور پ کے معاشر سے میں فیوڈل پیداواری نظام میں تبدیلی ضرور آرہی تھی ، لیکن یہ تبدیلی اور سے براعظم میں ایک وسیع اسکیل میں ہورہی تھی۔ لہذا جب اور پ کی تاریخ میں سر ماید دارانہ نظام کی ابتداء کو دیکھا جاتا ہے تو مختلف مارکسٹ ماڈلز سائے آتے ہیں۔ مثلاً ایور پ کے دیماتی علاقوں میں فیوڈل ازم کا زوال اور اور پ میں شہروں کا ابھرنا وغیرہ، لیکن درحقیقت ان کی کمزوری ہے کہ یہ محدود دائر سے میں رہتے ہوئے اپنے موقف کی وضاحت کرتے ہیں، جب کہ تبدیلی کو دیمی تنظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے۔

کتب فانے ان تاریخی کتابوں ہے بھرے ہوئے ہیں کہ جنہوں نے روایتی انداز میں تاریخ کے اس پہلوکا جائز ولیا ہے۔ بلاث اس نقط نظر کی تر دید کرتا ہے۔ فاص طور ہے دونقطہا ئے نظر۔ اول ہیکہ 1492 ہے پہلے یورپ ایشیا وافریقتہ پر برتری رکھتا تھا۔ دوم سے کہ یورپ سے ہا ہر کی دنیا نے 1492 کے بعد کچرل ترقی میں کوئی زیادہ حصہ نہیں لیا، اس کا مطلب یہ ہوا کہ کولونیل ازم دنیا کی تاریخ کا ایک غیرا ہم ممل تھا اس لئے 1492 کے بعد کے ساب تک اس کو وجہ (Cause) قرار نہیں دینا چاہئے۔ بلکہ یہ 1492 کے بعد کے حالات کا اثر ہے۔

لیکن موجودہ تاریخ کی تحقیق ان نظریات کو کوئی زیادہ اہمیت نہیں دیتی ہے، ان کی حمایت ان کی حمایت ان کی حمایت ان دلائل اور تجر بات ہے آتی ہے کہ جس کا پوری طرح ہے عملی طور پر تجزیبیں کیا حمایہ ہے۔ یورپ کی برتری ان مفروضات کی شکل میں موجود زمانے تک وراشت میں آئی ہے کہ جب سی بھی جانب سے اس کی برتری کو چینی نہیں کیا حمیا تھا اور اسے بلاکی تجزیبہ کے جب کسی بھی جانب سے اس کی برتری کو چینی نہیں کیا حمیا تھا اور اسے بلاکی تجزیبہ کے حملیا حمیا۔

تاریخ میں ایسامواد بڑی تعداد میں موجود ہے کہ جس کے ذریعداس تبدیلی کا بخو بی

اندازہ ہوتا ہے کہ جو قرون وسطنی میں پورپ کے معاشرے میں ہور ہی تھی۔ دسویں صدی کے بعد سے جدیدیت کے ان رجحانات کو دیکھا جا سکتا ہے کہ جو پورپ میں ظہور پذیر ہو رے تھے۔مثلاً شہروں کی آبادی بر حد بی تھی اوروہ ایک طاقتور بوزیش حاصل کرر ہے تھے، فیوڈ ل سوسائٹی میں اندرونی تبدیلیاں آ رہی تھیں جو کہاس کے زوال کی علامت تھیں ، دور دراز کے علاقوں سے تجارت جو کہ بحری اور خشکی راستوں ہے ہور ہی تھی ،اس میں تیز رفاری ہے تی ہور ہی تھی۔ان تمام حقائق کوتاریخی تحقیق میں بتایا میا ہے لیکن ان تبدیلیوں کی وجہ ے کچرکے ارتقاء میں کیا ہور ہاتھا؟ اور اس کا کیا مقصدتھا؟ اس کا مقصدتھا کہ ان تبدیلیوں اورعوامل کی وجہ سے یورپ کے معاشرے میں نظام پیدادار بدلا جائے۔ بیتبدیلی آ مسلی کے ساتھ ہوئی لیکن بینہیں کہا جا سکتا کہ بیار تقائی تبدیلیاں کیا صرف یورپ میں ہور ہیں تھیں؟ تاریخ میں ایی شہادتیں ہیں کہ جن کی بنیاد پر کہا جاسکتا ہے کہ بیمل صرف یورپ میں ہی نہیں ہور ہاتھا۔ یورپ میں اس تبدیلی کے پس منظر میں دوعناصر کودیکھا جا سکتا ہے۔ پورپ کی تبدیلی کا ایک سبب وہ حالات وواقعات تھے کہ جواس سے ہاہر ہور ہے تھے،اس لئے یورپ کی تاریخ میں اندرونی طور پر تبدیلی کی وجو ہات نہیں تھیں لیکن بیہوال بھی کیا جا سكتا ہے كہ جووا قعات يورپ سے ہا ہر ہور ہے تھے توان كے ان ملكوں پر كيا اثرات تھے كہ جہال پریہ ہورہے تھے؟

بہرحال بیا یک مشکل کام ہے کہ میر ٹابت کیا جائے کہ یورپ کی تاریخ میں کس مرحلہ پرارتقائی تبدیلی کا آغاز ہوا، 1492 سے پہلے یابعد میں؟

یدنقط نظر کہ بورپ 1492 سے پہلے تاریخ کے ہردور میں سب سے آگے رہاہے، یہ مارے دایات متعلق جو بھی ہماری روایات ہمارے خیالات وسوچ وفکر کا ایک حصہ بن چکا ہے اور تاریخ سے متعلق جو بھی ہماری روایات ہیں۔ ان میں یہ کہرائی کے ساتھ موجود ہے، اسے بور پی مرکزیت کا نقط نظر کہا جاتا ہے پیسے ان میں یہ کہرائی کے ساتھ موجود ہے، اسے بور پی مرکزیت کا نقط نظر کہا جاتا ہے کھیلاؤ (Diffusionism) کا ایک پیچید وعمل ہے اور اس کی تاریخ بھی الجھی ہوئی ہے،

کین اس کے اثر ات بالکل واضح ہیں۔ اس تعیوری کی تفکیل انیسویں مدی ہیں ہوئی کہ جس کے ذریعہ بورپ میں ہوئی کہ جس کے ذریعہ بورپ میں سر مایہ دارانہ نظام کے ارتقاء کا مطالعہ کیا گیا، لین اس سے ذیادہ سیکہ اس نے کولونیل ازم کے مل کی حمایت کی۔ اس کی خاص خاص با تیں درج ذیل ہیں۔ سی منطق علی سے مطالعہ میں کیل سے دیں سے منطق علی سے کیل سے دیں سے دیں سے کیل سے دیں سے کیل سے دیں سے دیں سے کیل سے دیں سے کیل سے دیں سے کیل سے دیں سے دیں سے دیں سے کیل سے دیں سے کیل سے دیں سے کیل سے دیں سے دیں سے کیل سے دیں سے دیں سے کیل سے دیں سے دیں

1- بدایک منطق عمل ہے کہ کچر کے ارتقاء کو یورپ میں ترتی کرتا ہواد یکھا جائے۔

2- یورپادراس کے گھر میں ترتی کا اہم سبب وہ اندرونی قوت یا عضر ہے کہ جو کہ اس معاشرہ کی علمی و روحانی زندگی کا حصہ ہے اور یہی وہ عضر ہے کہ جس نے ایجادات میں حصہ لیا (بدایجادات میں عقلیت، میں حصہ لیا (بدایجادات میں عقلیت، تخلیقی صلاحیت اور نیک عمل شامل تھے۔

3- یورپ سے ہاہراس کلچرل ترتی کی امید نہیں کی جاسکتی تھی، کیونکہ غیر بور پی معاشرے جوداور روایت برتی کاشکار تھے۔

4۔ اگرغیر بور پی ممالک میں کوئی ترتی ہوئی ہے توان بور پی تاثرات کی دجہ ہے جن سے میممالک اثر انداز ہوئے، یا جوابجا دات بورپ میں ہوئیں وہ ان ملکوں تک پہنچیں اورانہوں نے معاشرے میں تہدیلی کی۔

5- پورپ اور غیر بور پی ملکوں کے درمیان جو اثرات ہوئے وہ باہمی رابطہ کی وجہ ہے ہوئے جس کی وجہ سے بعد خیالات اور قدروں سے غیر بور پی متاثر ہوئے۔ لیکن جہاں غیر بور پی مکلوں نے بور پی اثرات لئے ، اہل بورپ بھی ان سے متاثر ہوئے اور ان سے ہدلے میں جو پچولیاس میں کالا جادہ ، پر بر بت اور ڈراکولاتم کی چیزیں تعمیل جن کا تعلق پس ماندگی ، غیر متمدن زندگی اور تخم ہے ہوئے معاشروں سے تعا۔

اس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ بورپ کی حیثیت مرکزی (Core) رہی ہے جب کہ دوسرے ممالک ابتدائی سے پیماندہ اور بچھڑے ہوئے دہے ہیں۔

لبندااس سے بیٹیجہ تکالا جا سکتا ہے کہ بورپ ایجاد کرتا ہے، دوسرے اس کی تعلید

كرتي بين ، يورب آ مح يوحتا بدوسراس كفش قدم يرجلتي بي-اس طرح بميلاؤ كانميورى يورب كوغير يورني ممالك يرفوقيت دعدي إدرياس خيال كاتقويت دیتی ہے کہ بورپ کے علمی اور اخلاقی اقد ارکی وجہ سے غیر بور بی معاشروں میں ترتی ہوئی ہے۔ کین جب بورپ کی تاریخ کواس کے اندرونی عناصر کی روشی میں مطالعہ کیا جاتا ہے، اس کے معاشرے اور اس کے ماضی و حال کودیکھا جاتا ہے تو اس میں تضادات نظر آتے ہیں گر بور بی اثر ات کے پھیلاؤ کے نظریہ کے تحت ایک تک سرنگ والا تاریخی شعورا بحرکر آتا ہے۔ اگر تاریخ کے اس مرتک والے نقط نظر کو تنایم کرلیا جائے تو اس کا مطلب ہے کہ اس کے باہر دنیا چٹا لوں اور پھروں میں محمری ہوئی اور تبدیلی کے عمل سے دور ہے۔ بددنیا غیر بور بی مما لک کی ہے کہ جومر کز کے حاشہ پر ہیں۔ بورپ کی قرون وسطی کی تاریخ کواس نقط نظرے دیکھا جاتا ہے۔اس سے پہلے کہ جن مورخوں نے اس پر لکھا ہے، انہوں نے سنجيدگى سے بورب كے باہر كچونبيں ديكھااور بورپ كا دوسرے مما لك سے غير منصفانہ طور پر مقابلہ کیا ہے۔ آج بھی جب بور بی مورخ قرون وسطی کی تاریخ پر تحقیق کرتے ہیں تووہ انہیں خیالات کی روشی میں دلائل لاتے ہیں جو کہ کولونیل دور کے مورخوں نے دیئے تتے اور وی پرانے پھیلاؤوالے نظر پیکود ہراتے ہیں کہ جن سے دوسرے متاثر ہوئے جس کے تحت وو'الیا کے جمود' اور افریقہ کی بریت کی بات کرتے ہیں لہذاد یکھا جائے تو تاریخ کی تنگی اورسرنگ والی ذہنیت اب بھی باتی ہے اور آج کے موجود ومورخ بھی بیب بات کرتے ہیں کہ ترتی کا دارو مدار ہور نی لوگوں پر ہے۔ جہاں کہیں بھی وہ آباد ہوں وہاں تی ہوتی ہود جہاں کہیں وہ تاریخی عمل میں شریک ہوتے ہیں، وہاں معاشرہ آ کے بڑھتا ہے۔

دوسری تعیوری اس سے بھی زیادہ نازک ہے، جیسا کہ پھیلاؤ کے نظریہ بھی کہا گیا ہے کہ بورپ کی علمی وروحانی اثرات کے پھیلاؤ نے اپنے اثرات کے تحت دنیا کی ترتی بھی حصہ لیا، اور بھی وہ صلاحیتیں تھیں کہ جن کی وجہ سے بورپ کی ترتی ہوئی۔ دوصد یوں بہلے یقسور تھا کہ خدااوراس کا چرچ ترتی کا منبع ہے، لہذاایک نیک عیمائی کے لئے ساک قائل تبول نظريه ب كداس كاخداجس كى دەعبادت كرتاب، دەاسے مراماستقىم برچلائے گا،لہذا یہ بیسائیوں کا فریضہ ہے کہ دہ تہذیب کو آ مے بیٹ ھائیں، بیقسوراس طرح ہے ذ ہنوں پر اثر انداز ہوا کہ بور بی بدیقین کرنے لگے کہ ان میں الی خلیقی قوتیں کہ جن کو بروئے کارلا کرانہوں نے اپنے ہاں تہدیلیاں کیں۔ مارکس کے آنے ہے پہلے تک پی خیال کیا جاتا تھا کہ غیر پور بی دنیا میں جو بھی تبدیلی ہوئی ہے اس کا سبب پورپ ہے۔ لیکن مارک اور اینگلز نے جو کچے"جرمن آئیڈیالوجی" میں کہا ہے اس کے باوجود اب تک پورپ کے عقلی اورا خلاتی اثر ات اور ان کے تسلط کو پڑے حلتوں میں تسلیم کیا جاتا ہے۔ ال ونت "بور لي معجزه" كي تعيوري كي بنياد يورپ كي عقليت ادر جدت پندي پر مني ہے۔خیال کیا جاتا ہے کہ یہ یورپ کی ایجادانہ صلاحیت تھی کہ جس نے قرون وسطی کے پورپ مل مکنالو جی کوفروغ دیااوراس مکنالوجی نے پورپ کےمعاشرے کوتبدیل کرنے میں مدد دی۔اس طرح سے ساجی ساخت کو بھی اہل بورپ نے نی تشکیل دی۔جس میں ان کی جدت پندى اور تحقق ملاحيتون كارخل تعار

چونکداب تک قرون وسطی اور جدید یورپ کو پھیلاؤ والے نظریہ کے تحت دیکھا گیا ہے، اس کے مقابلہ میں کوئی اور تعدوری نہیں اس لئے اے بی محیح تسلیم کرلیا گیا ہے۔ جیسا کہ ساتی علوم کے اہرین جانے ہیں کہ کی تعدوری پراس وقت نہ تو تقید کی جا کتی ہے، اور نہ بی پوری طرح تجزید کیا جا سکتا ہے، جب تک کہ کوئی متبادل تعدوری نہ ہو۔ اگر چہاس قسم کی متبادل تعدوری نہ کی کہیں کہ جنہوں نے یورپ میں 1492 سے پہلے اور بعد میں سر ماید داری اور کے وقت کے جارے میں مطالعہ کیا ہے مثلاً ایک تعدوری میں کہا گیا ہے سر ماید داری اور جدیدیت، یورپ، افریقہ اور ایشیا کے ممالک میں کیساں طور پر باعمل تھی ، تبدیلی اس وقت جدیدیت، یورپ، افریقہ اور ایشیا کے ممالک میں کیساں طور پر باعمل تھی، تبدیلی اس وقت اور اس مرحلہ پر آئی کہ جب یورپوں نے امریکہ کو دریا فت کرلیا، اس کے نتیجہ میں جس

كونىل ازمكى ابتداء بوكى اس نے الل يورپكواكي في قوت اور تو اتاكى دى۔

لیکن اس کے علاوہ دوسری اور تھیور ہے بھی ہیں کہ جو ''دیور پی مجزہ'' سے انکار کرتی ہیں۔ مثلاً کچھ مارکسٹ اسکالرز کا کہنا ہے کہ ستر ہویں صدی میں الل بورپ کو بہت محدود وسائل حاصل تھے کہ جو اسے سر مایدداری کی جانب لے جاسکتے تھے یدو و دسائل تھے کہ جو دوسرے مما لک کو بھی حاصل تھے ، لیکن جب ٹالی مخر بی بورپ میں بور ڈوا تسلط قائم ہوا تو یہ ایک ایسا عمل تھا ، لیک ایسا عمل تھا ہیں ہوا اس کی وجہ سے سر مایددارانہ نظام میں تیزی کے ساتھ ترتی ہوئی اور بیل منتی انتقاب سے پہلے شروع ہو چکا تھا۔

دوسری تھیوری کے تحت ہورپ نے اپنے ہاں سے فیوڈل ازم کا خاتمہ کردیا، اس کی وجہ دیتی کہ فیائمہ کردیا، اس کی وجہ وجہ یہ کی فیائی معاشرے کو ہما عمرہ ایک وجہ سے سیاسی عدم استحکام تھا ان وجو ہات نے فیوڈل ازم کے ادارے کو کمزور کر کے اس خاتمہ کا اعلان کردیا، اور اس کے ساتھ تی سرماید ارانہ نظام کی بنیادیں پڑیں۔

تیسری تعیوری میں بور پی گلجر میں جدیدیت اور تہذیب اور ترقی کی اعلی خصوصیات نہیں تھیں، بلکداس کے مقابلہ میں یہ جارحانداور بربریت کی حال تھی۔ جب کہ مشرقی ممالک کے گلجر میں یہ جوال نہیں تھے۔ لہذا اہل بورپ کا دوسر کے گلوں پر حملے کرناان پر قبضہ کرنا اور ان کو لوٹنا یہ و موال تھے کہ جن کی بنیاد پر ان کا گلجر پیدا ہوا ، اس نے آئیس جو و سائل مہیا کے ان کی بنیاد یران کا عروج ہوا۔

انیسویں مدی کا کوئی بھی اسکالراہیا ہوگا کہ جے یورپ کی تاریخی برتری ہے انکار ہو، یہاں تک کہ مارکس اور اینگلز بھی اس خیال کے قریب قریب ہیں۔ انہوں نے یورپ کوایک ایسی تہذیب قرار دیا کہ جس نے سب سے پہلے طبقاتی پیداواری نظام کو تشکیل دیا، جس کی اہم وجہ اس کا فطری ماحول تھا۔ ایشیا خشک تھا اس لئے ایشیا کے لوگوں کوآبیا تی کے نظام پر مجروسہ کرنا پڑتا تھا۔ اس لئے انہیں ان طاقتوں پر مجروسہ کرنا پڑتا تھا کہ جو پانی کی تقسیم کے انچارج اور پانی کے ذخائر کے خافظ تھے۔ یہ ایک ایساطا قت اور اختیارات کا نظام تھا کہ جو طبقاتی ریاست سے مختلف تھا۔ کا شکاراس شکل میں کی طبقہ سے تعلق نہیں رکھتے تھے۔ اس وجہ سے ان معاشروں میں کوئی طبقاتی تعنادات یا جھڑ نے نہیں تھے، یہ وہ اہم عضر ہے کہ جو مارکسی تھیوری میں ترتی کو آگے ہو ھا تا ہے۔ اس لحاظ سے غیر یور پی ملکوں میں غلامی سے فیوڈل مرسلے میں کوئی ارتقاء نہیں ہوا، اور نہ بی فیوڈل ازم سے سرماید دارانہ نظام میں ارتقاء ہوا۔ ٹرو پیکل ممالک میں فطرت اس قدر افراط سے پیداوار میں حصہ لیتی ہے کہ بیرتی کی مواٹر و پیکل ممالک میں فطرت اس قدر افراط سے پیداوار میں حصہ لیتی ہے کہ بیرتی کی داہ میں رکاوٹ کا باعث ہوجاتا ہے۔ یورپ کی کا میابی اس لئے ہوئی کہ اس کا فطری ماحول مختلف تھا۔ اس تھیوری کی کمزوری ہی ہے کہ اس میں یورپ کی قدیم تاریخ اور بعد میں پیدا ہونے والی ہرترتی کے درمیان کوئی تجزیہ بیس ہے اور نہ یور پی ذبن کا اس تناظر میں مطالعہ ہونے۔

 ز مین کسان جوکہ پیداوار میں حصہ لیتے تھے اور وہ مزارے کہ جن کے پاس پے پرز مین تھی، چونکہ انہیں معاوضہ دینا ہوتا تھا، اس لئے بیاس پر مجبور ہوئے کہ زمین اور پیداوار کو تجارتی بنا کیں، نکنالو جی میں ایجا دات کریں اور سرمایہ داری کو فروغ دیں للبذا انگلینڈ میں ہو مین منیث (Youmen Tenant) سرمایہ داری کے باندوں میں سے تھے۔ اس کو اس طرح سے کہا جا سکتا ہے کہ: سرمایہ داری کوعروج ہوا کیونکہ انگلینڈ کا کسان طبقاتی جدوجہد میں فکست کھا گیا تھا اس تھے دی کو اس طرح سے درکیا جا سکتا ہے کہ انگلینڈ سے محتی مما لک میں کسان زمین کے مالک نہیں تھے۔ سرمایہ دارانہ نظام شہروں میں اور ان کے اردگرد کے ماحول میں اجرا ہے نہ کہ دیمی علاقے میں۔ اس طرح کنالو جی کی ایجا دات 14 اور 15 مدیوں کے بیا جا بعد میں ہوئی تھیں۔

یورپ کی برتری کے ہارے میں میکس ویبر (M. Weber) نے بیدلیل دی ہے کہ اول تو یورپ کی برتری کے ہارے میں میکس ویبر (M. Weber) نے بیدلیل دی ہے کہ اول تو یورپ میں اقوام میں عقلیت کا جذبہ ہے، جو دوسری اقوام میں نہیں، دوسرے یورپ میں فیوڈ ل نظام مجی جائیداد پر تھا، جب کہ غیر یورپی مما لک میں جاگیر ملازمت کے دوران دی جاتی تھی اس وجہ سے یورپ کوتر تی کرنے میں دوسروں برفوقیت ہوئی۔

بلاث کا استدلال ہے کہ 1492 سے پہلے ایشیا وافریقہ کے پچومما لک اور یورپ میں فیوڈل ازم تنزل پذیر تھا اور سر مایہ دارانہ نظام ابھر رہا تھا، اس لئے بینیس کہا جا سکتا تھا کہ سر مایہ دارانہ نظام صرف یورپ میں کا میاب ہوا۔ بلاث کا کہنا ہے کہ یورپ کے عروق میں امریکہ کی دریافت اس پر قبضہ اور اس کے ذرائع کا استحصال ہے۔ بیدہ اہم موڑتھا، کہ جس سے ایشیا وافریقہ کے ممالک محروم رہے۔

یور پیوں نے افریقہ اس لئے دریافت کیا کیونکہ جغرافیا کی طور پریہ اس کے قریب تھے ورنہ جہاں تک بحری صلاحیتوں ، نکنالو جی یامہم جوئی کا سوال ہے تو بیخصوصیات اس وقت دوسری اقوام میں بھی تعیس عرب ، ہندوستانی ، افریقی اور چینی قرون وسطی میں لیے بحری سفر كرتے تتے اور تجارت كے لئے دور دراز كے مكوں من جاتے تھے۔

امریکہ کی دریافت اور اس پر قبضہ کی وجہ سے اہل ہورپ نے اس کی قیمتی معد نیات کو حاصل کر کے ان کو استعال کیا۔ یہاں معد نیات کی کا نوں میں اول مقامی ہاشندوں کی محنت وحردوری کو استعال کیا اس کے بعد افریقہ سے فلام الا کر ان سے مشقت کر ائی۔ حرید بر آس ہورپ نے اپنی آبادی کو فنقل کر کے اپنا ہو جھم کر لیا۔ اس سے فائدہ اٹھا کر ہورپ نے ترتی کی مر ماید دار انہ نظام کو چھیلا یا اور اس کی ترتی کے لئے کو لوٹیل ازم کی ابتداء کی۔



## فرانسيسي انقلاب

فرائیسی تاریخ اورخصوصیت نے فرانس کے انقلاب (1789) میں جو پھے ہوا، وہ مورخوں کے لئے انتہائی دلچے موضوع ہے جس کی وجہ سے اس پر برابرئی کتابیں ، ٹی تحقیق اور نئی تخری کے ساتھ کھی جارہی ہیں۔ فرانس کو ایک دعظیم قوم "کا درجہ دینے میں لوئی چہارہ ہم (XIV) جس کا عہد حکومت 1643 سے 1715 تک ہا ہے ، بڑا حصہ ہے ، کونکہ اس عہد میں فرانس سیاسی ومعاشی اور ثقافی طور پر ایک عظیم قوم کی صورت میں امجرا۔ اگر چہ اس کی معاشی ترقی کے بارے میں بیدوست ہے کہ اس کی تقسیم غیر مساوی تھی اور معاشر سے اس کی معاشی ترقی کے بارے میں بیدوست ہے کہ اس کی تقسیم غیر مساوی تھی اور معاشر سے میں امیر وغریب کے در میان بہت فرق تھا۔ لوئی چہارہ ہم نے اپنے در بار میں جن رسومات کوروشناس کرایا ، اور اس کے مرکز میں بادشاہ کو جوحیثیت دی ، اس سے پورپ کے دو سرے مکر اس بھی متاثر ہوئے اور انہوں نے ورسائی (Versailles) کی تقلید کرتے ہوئے عکر اس بھی متاثر ہوئے اور انہوں نے ورسائی (Versailles) کی تقلید کرتے ہوئے اسے در باروں کوائی ماڈل پر تفکیل دیا۔

اس کے بعد دوسراہ ہم واقعہ فرائسی انقلاب کا ہے کہ جس نے نہ صرف فرانس بلکہ
پورے بورپ کو تہدیل کر کے رکھ دیا۔ اس لئے جب مورخ فرانس کے ان دو پہلوؤں کا
مطالعہ کرتا ہے تو وہ تاریخ کے اس عمل میں ایسا کھوتا ہے کہ اس کے سامنے نئی تشریح کے
مطالعہ کرتا ہے تو وہ تاریخ کے اس عمل میں ایسا کھوتا ہے کہ اس کے سامنے نئی تشریح کے
مطالعہ کرتا ہے تو بعد ایک کھلتے چلے جاتے ہیں۔ در حقیقت انقلاب سے پہلے کے
فرانس کی تاریخ ، انقلاب کو بھنے کے لئے انتہائی ضروری ہے ، کیونکہ اٹھار ہویں صدی میں
فرانس کی تاریخ ، انقلاب کو بھنے کے لئے انتہائی ضروری ہے ، کیونکہ اٹھار ہویں صدی میں
فرانس کی تاریخ ، انقلاب کو بھنے کے لئے انتہائی ضروری ہے ، کیونکہ اٹھار ہویں صدی می

درجه رکھتی تھی۔ان موال نے مل کر فرانس کوایک قومی شنا خت دی۔

تاریخ کوایک زماند تک محض سیاست تک محدود رکھا گیا، اس لئے جب اس کے دوسرے پہلودک کونظر انداز کیا گیا تو اس کی وجہ سے تاریخی شعور کی پختلی میں دشواریاں پیش آ کیں ۔ سیاس تاریخ کے تسلط کا ایک رد مل بیہوا کہ فرانس میں آ تال (Annale) کمتبہ و فکر کے لاگوں نے سیاس تاریخ کو محض ''واقعات کی تاریخ '' (Events History) کہہ کر حقارت سے دیکھا۔ ان کی دلیل تھی کہ تاریخ کو اخبارات، افکار، نظریات، شافت اور ساجی تقارت اور ساجی تصورات کی روشی میں بچھنے کی ضرورت ہے۔ ان کا یہ بھی کہنا تھا کہ تاریخ کی میں جو تبدیلیاں تصورات کی روشی میں بچھنے کی ضرورت ہے۔ ان کا یہ بھی کہنا تھا کہتاریخی کمل میں جو تبدیلیاں کہ تاریخ میں بیان کے مقابلہ میں ساخت (Long Duration) کے ناظر میں دیکھنا چاہئے۔ اس تاریخ نولی کہ متابلہ میں ساخت (Structure) پر زیادہ زور دینا چاہئے۔ اس تاریخ نولی طرح سیاست کے مقابلہ میں معاشر سے یا سان کو زیادہ ایمیت ہوئی چاہئے۔ اس تاریخ نولی واقعات کے بارے میں انقلاب کوزیادہ و تنظر میں دیکھنا گیا، جس نے ہونے والے واقعات کے بارے میں خیالات کو بڑی صدیک بدل دیا۔

کونتی چونز (Collins Jones) نے لوئی XV کے عہد سے نبولین تک فرانس کی تاریخ بعنوان دعظیم قوم "(The Great Nation) لکھی ہے۔ اس نے ایک بار پھر ساک تاریخ کا دوبارہ سے اچیاء کیا، اور ان سیاسی واقعات کو بیان کیا کہ جو انقلاب فرانس کے پس منظر جی تھے۔ اس نے ابتداء جی لوئی چہار دہم سے شروع کیا ہے کیونکہ اس کے عہد جی فرانس ترقی اور شان و شوکت کے راستہ پرگامزن ہوا تھا۔ لوئی کے بارے جی اکثر عبد جی فرانس ترقی اور شان و شوکت کے راستہ پرگامزن ہوا تھا۔ لوئی کے بارے جی اکثر کی جا بات کہ اس نے میں جملہ کہا تھا کہ "جی خودریا ست ہوں" لیکن کونس کے مطابق اس کی جا جا تا ہے کہ اس نے بادشاہت کی جو تھیوری دی، سے بیہ جلہ فلامنوب کیا گیا ہے۔ اگر چہ سے جے کہ اس نے بادشاہت کی جو تھیوری دی، اس میں وہ مطلق العمان بن کر امجرا، اور ایک جگہ اس نے ان الفاظ میں اس کا اظہار کیا کہ: "فرانس میں وہ مطلق العمان بن کر امجرا، اور ایک جگہ اس نے ان الفاظ میں اس کا اظہار کیا کہ: "فرانس میں وہ مکل ای میں جو کی حیثیت نہیں ہے، بلکہ یہ بادشاہ کے اندر ضم ہوئی ہوتی

"\_~

بادشاہ کی عظمت کے لئے ضروری ہوتا ہے کد دربار اور اس کی رسومات اور آ داب پر خاص توجہ دی جائے ، اس لئے لوئی نے دربار کوجس ماڈل پر تشکیل دیا اس میں بادشاہ کی حیثیت بڑی ارفع اور اعلی تھی ، بڑے بڑے امراء اس کے ملازم ہونے پر فخر کرتے تھے۔ امراء کوا پنے تسلط میں رکھنے کی غرض سے اس نے ان پر بیلازی کردیا تھا کہ وہ دربار میں رہیں، جہاں بادشاہ کی موجودگی میں اور آ داب ورسومات کی ادائیگی کے بعد اس کی مہربانی کے تاج رہے تھے۔

تاریخ میں بیہوتا آیا ہے کہ جب بھی کی حکمران نے اینے روزمرہ کے معمولات اور دربار کی رسومات کواس قدر کتی کے ساتھ نافذ کیا، تو اس کے بعد آنے والے جانشینوں کے لئے بیمشکل ہوگیا کہ وہ اس معیار کو ہرقر ارر کھشکیں ۔اس کی ایک مثال ہندوستان کی تاریخ میں قلمبندی ہے۔جس نے بادشاہ کی ساکھ اور حیثیت کو متحکم کرنے کے لئے بادشاہ کی الوہی پوزیش کوقائم کیااور در بار میں ایسے خت تو انین وضوابط روشناس کرائے کہ جن برعمل کرتے ہوئے امرا وخود کو ہادشاہ کے مقابلہ میں کم تر اور کم حیثیت کامحسوں کریں اور اپنی بوزیش کو برقر ار رکھنے کے لئے ہادشاہ ہے وفاداری کا اظہار کریں۔لیکن جب بلبن کے بعد اس کا جانشین کیقباد آیا تو و واس کو برقر ارنبیس ر کھ سکا ،اور و و پورا ڈھانچہ ایک دم ٹوٹ گیا ،اس کے تیجه می سیاس انتشار اور کنفوش پیدا موا، اورخانه جنگی نے بلبن کے خاندان کوختم کردیا۔ اس لئے جب لوکی XV اس کا جانشین ہوا، تو اس کے لئے لوکی XIV کے ورشکو سنجالنا مشکل تھا۔اس کا دعویٰ تھا کہ و واپنے دادا کی تھلید کرےگا بھر تھلیداور تخلیق میں ہمیشہ فرق ہوتا ہے۔ کیونکدا گراداروں اور رسومات کواس طرح سے برقر ارر کھاجائے اور بدلتے ہوئے حالات میں انہیں تبدیل نہیں کیا جائے ،تو بیا دارے اپنی افادیت کھودیتے ہیں۔

کونکہ حالات ایے نہیں تھے جیسے کہ لوئی XV کے عہد میں تھے، بلکہ یہ برابر بدل

رہے تھے۔فلفوں کا ایک گروہ مرگرم عمل تھا۔ انہوں نے نے خیالات و افکار پر
"انسائیکاوپیڈیا" شائع کی تھی۔اس کے ہارے میں دیدرو (Diderot) نے کصا کہ:"اس کا
مقصد اس علم کوایک جگہ جمع کرنا ہے کہ جو دنیا میں بھر اہوا ہے،اسے ایک نظام کی شکل دینا
ہےتا کہ وہ لوگوں کے کام آئے،اسے آنے والی لیلوں کے لئے چھوڑ آیا ہےتا کہ وہ اس
سے متنفید ہوں تا کہ ماضی کی کوششیں جو اس نے علم کی تحقیق میں کی ہیں۔ وہ ضائع نہ
جا کیں،تا کہ ہمارے بچ بہتر طور پر تربیت پاسکیں،اوراس کے نتیج میں ایک پر مرت اور
پاکبازی کی زندگی گر ارسکیں،اس لئے ہم جب تک انسانیت کی پوری طرح سے ضدمت سر
انجام نہ دے لیں اس وقت ہمیں ذندہ رہنا چاہئے۔"

فلفیوں کے افکار نے روثن خیالی کی اہر پیدا کی تھی، عوام میں جوشعور پیدا کیا تھا، اب
اس کے بعد معاشر ہے میں باوشاہ کی مطلق العنان حیثیت و ہیں ری تھی جولوئی XIV کے عہد میں تھی، اب لوگ بادشاہ کو خدا کا نمائندہ تسلیم کرنے پر تیار نہیں تھے، اب وہ اس کی معجزاتی پوزیشن کو بھی مانے کے لئے آ مادہ نہیں تھے۔ اس لئے خیالات کی بیتبد یلی نہ صرف ذہنوں میں انقلاب لاری تھی، بلکہ بیاس کی خواہش مند تھی کہ اب سان کو بھی بدلنا چاہئے۔ لوئی XV کواس کا احساس تھا کہ تبد یلی کا عمل شروع ہو گیا ہے، اس لئے اس سے ایک جملہ منسوب کیا جاتا ہے کہ دمیرے بعد سیلاب ہوگا، لیکن کونس کا کہنا ہے کہ یہ جملہ اس کی مسئرس میڈ یم یامیاڈور (Pampadouer) نے کہ تھے۔

جب بھی معاشرہ میں قدیم اور جدیدت روایات کے درمیان مصادم ہوتا ہے، تواس کے نتیجہ میں قدیم روایات کے حامی کہ جن کے پاس طاقت وقوت، اقتدار ہوتا ہے وہ اس کے تیجہ میں قدیم کے جو طریقے اختیار کرتے ہیں ان میں بڑی مماثلت ہوتی ہے۔ مثلاً قدیم نظام اور اس کے اداروں کے تحفظ کے لئے تاریخ کا استعال کیا جاتا ہے اور ماضی کی شان و شوکت کو ابھارا جاتا ہے، جس کا مقصد ریہ وتا ہے کہ ان روایات نے ماضی میں قوم اور ملک کو

ترتی دی، آ مے بو حایا، اس لئے ان میں اس قدرتو انائی اور طانت ہے کہ بیاب بھی اس ماضی کے کردار کوادا کر علی میں۔

جب بیسوال آیا که کیابادشاه کو پارلیمن پرفوقیت حاصل ہے یانہیں؟ تو اس کا جواز تاریخ سے دیا گیا کہ جواز تاریخ سے دیا گیا کہ بادشاه کی حیثیت سورج کی طرح رہی ہے، اور جب سورج چکتا ہے تو ستاروں کی روشی مانند پڑجاتی ہے، اس لئے تاریخی طور پر بادشاه مطلق العنان اور الجی تو توں کا مالک دہاہے، اس کی اس حیثیت کو جاری رہنا جائے۔

دوسراطریقہ کاریہ ہوتا ہے کہا ہے خیالات وافکار کوا مجر نے نہیں دیا جائے جو کہ قدیم روایات کوچیانٹے کرتے ہیں۔اس مقصد کے لئے سنرشپ کوافقیار کیا جاتا ہے۔ 1757 میں ایسے تو انین بنائے گئے کہ اگر کوئی ریاست، نہ جب اور معاشرہ کی روایات کوچیانٹے کرے اور امن وامان کو خراب کرے تو اس کے لئے سزائے موت ہوگی۔اس کا مقصد یہ تھا کہ دانشوراور پہلشرالی کتابیں، رسالے اور پمفلفس نہ چھا ہیں کہ جن سے موجودہ فظام پر حرف آئے۔

لوئی XV نے اپنی پوزیش کے ہارے میں کہا کہ: "میری شخصیت میں افتر اراعلیٰ ہے "اس کا مطلب بیتھا کہ قانون اور ضوابط، ان سب کا مرجع و منبع ہادشاہ کی ذات ہے، اس لئے نظام کوچینج کرنا، اس کی ذات کوچینج کرنا ہے، اور بیر بعناوت کے متر ادف ہے۔

کیکن اس دوران سیاس ماحول بدل چکا تھا۔اور 1760 کی دہائی ہیں سیاست اب در ہارتک محدود نہیں رہی تھی، بلکہ لوگوں تک آگئی تھی۔اس لئے جب مطلق العنا نہیت کو حب الوطنی کے نام پر برقر ارر کھنے کی کوشش کی گئی تو اس میں قطعی ناکامی ہوئی۔ جب 1777 میں لوئی XV کی و فات ہوئی ہے تو فرانس تبدیلی کے بحران میں تھا۔

اس تبدیلی کے رجمان کولوئی XVI ،اوراس کے ساتھیوں نے پوری طرح ہے محسوس نہیں کیا اور سے حسوس کیا اور سیاسی کیا اور تدیم تصور کو کہا در سیاسی ہے اور تدیم تصور کو دوبارہ سے زندہ کیا جائے ، کیونکہ ان کا خیال تھا کہ اگر بادشاہ کی الوہی حیثیت اور مطلق

العنانیت کوشلیم کرلیا جائے گا تو اس کے ذریعہ برانوں پر قابو پایا جا سکے گالیکن زمانہ کے بدانوں پر قابو پایا جا سکے گالیکن زمانہ کے بدانے کے ساتھ بی تقرون وسطی کے نظریات بھی اپناسحراور جادد کھو چکے تھے،اب لوگ بادشاہ کواس حیثیت میں دیکھنے پر تیار نہیں تھے۔1780 کی دہائی میں چھا بے خانے بھیٹر،کلب، فری میں ناج،اوردانشوروں کے گروپس نے ایک ٹی سوج اورفکر معاشرہ میں پیدا کردی تھی، جواب سیاسی ومعاشی اور ساجی تبدیلی کی خواہش مند تھی۔

ان حالات میں فرانس میں 1789 میں انقلاب آیا کہ جس نے ہادشاہت، امراء کے طبقے ادر مراعاتی معاشرہ کا خاتمہ کردیا۔ یہ انقلاب بھی، ہرانقلاب کی طرح اپنے ساتھ خوں ریزی اور قبل و غار تھری لے کرآیا، کین اس نے ملک کو نئے نئے دستور بھی دیئے، انسانی حقوق کا اعلامیدیا، اور ریاست کو سیکولر درجہ دے کر نہ جب کو فجی حیثیت دی۔

چونکہ انقلاب قدیم روایات اور اداروں کوتو ڑتا ہے، اس لئے معاشرہ اس وقت تک معظم نیں ہوتا ہے کہ جب تک بی خلائر نہ ہوا ورنی روایات وادارے اس کی جگہ نہ لیں۔ اس عبوری مدت میں، جب کہ سیاس اختشار اور بے چینی تھی، نپولین نے اس سے فائدہ اٹھا کر، اپنی آ مریت قائم کر لی لیکن انقلاب جوتبدیلی لے کرآیا تھا۔ اس کے اثر ات قائم رہے اور انہوں نے نہ صرف فرانس کو بدلا، بلکہ پورا یورپ اس کے نتیجہ میں تبدیل ہوا۔

(2)

فرانسیی انقلاب کے پی منظر میں لکھی جانے والی دوسری کتاب منرو پرائس (Munro Price) کی ''فرانسیی بادشاہت کا زوال'' Munro Price) کی ''خرادس (French Monarchy کی ہے۔ اس میں خصوصیت سے اس نے لوئی XVI اور اس کی ملکہ میری انٹو کیٹ (Marie Antoinette) کے کرداروں کی روشنی میں انقلاب سے پہلے اور بعد کے فرانس کی تاریخ بیان کی ہے۔ کتاب کو لکھتے ہوئے اس نے سیاسی تاریخ کواپنا محور بنایا ہے،اوراس بات کی جانب اشارہ کیا ہے کہ وہ ان افراداور واقعات کوروشیٰ
میں لانا چاہتا ہے کہ جو تاریخ میں کم ہو گئے۔اس کی وجہ بیٹی کہ انقلاب کے دوران ایسے
افراد کہ جو شاہی خاندان ہے ہدردی رکھتے تھے،اور جنہوں نے بیکوشش کی کہ بادشاہ اور
ملکہ کو غیر مکلی مدد کے ذریعہ قید سے چھڑ الیا جائے، جب وہ اپنی کوششوں میں ناکام ہو گئے، تو
انہوں نے انقلا ہوں کے ڈراور خوف سے یا تو دستاویز ات اور کاغذات ضائع کر دیئے یا
انہیں اس طرح محفوظ کردیا کہ وہ آنے والے مورخوں کی پہنچ سے دور، ہے۔

پرائس نے اس سلسلہ میں جس نے افذ کو دریافت کیا وہ دو بمبولے (de Bombelle) کی ڈائری ہے، اس مخص نے 1780 سے 1822 کے دوران سنایت کاری میں اہم کردارادا کیا تھا۔ یہ ڈائری اس کے فائدان کے آرکا تعوز میں محفوظ رہی،جوکہ بالائی آسٹریا کے ایک تصبہ میں رہتا ہے۔

ان نی شہادتوں کی بنیاد پراس نے اس وال کو اٹھایا ہے کہ کیاباد شاہ اور ملکہ اس بات
پر تیار تھے کہ نے حالات سے مجھوتہ کرلیا جائے ،یادہ قدیم روایاتی باد شاہت کے نظریات کو
احیاء کر کے انہیں مشکم کرنا چاہتے تھے؟ اس نے جونتائج اخذ کئے ہیں، ان کے مطابق
باد شاہ اور ملکہ کی بھی صورت میں اپنی مراعاتی حیثیت کوچھوڑ نے اور نئے حالات سے مجھوتہ
کرنے پر تیار نہیں تھے، بلکہ ہر صورت میں پرانے نظام کو بر در ار رکھنا چاہتے تھے، اور اس
کوشش میں تھے کہ لوئی XIV کا عہددو بارہ سے والی آ جائے۔

انتلاب کے سلسلہ میں ایک دلیل بیددی جاتی ہے کہ فرانس کی معاثی حالت انتہائی خراب تھی اور عام لوگ ٹیکسوں کے بوجھ تلے دبے ہوئے تھے۔ پراکس اس کوبھی محض ایک متھ قرار دیتا ہے اور بیدلیل دیتا ہے کہ فرانس سے زیادہ ٹیکسوں کا بوجھ انگلتان کے عوام پر تھا۔

پرائس اب بات کی بھی نفی کرتا ہے کہ بادشاہ پارلمن میں تحرد اسٹیٹ لینی عوامی

نمائندوں کے خلاف تھااوراس کی ہدردی چیچ اورامراء کے ساتھ تھی۔وہ اس کی دضاحت
کرتے ہوئے کہتا ہے کہ جب چیچ اورامراء کے نمائندوں نے بادشاہ کی اصلاحات کوردکر
دیا، اور جس کی وجہ سے وہ مجبور ہوا کہ تینوں طبقوں پر مشتمل پارلیمنٹ بلائے، تو اس سے
اندازہ ہوتا ہے کہ بادشاہ اور چیچ ، اورامراء کے نمائندوں کے درمیان بھی اختلافات تھے۔
بادشاہ عوامی نمائندوں کے خلاف نہیں تھا، لیکن حالات نے ایسارخ اختیار کیا کہ بادشاہ کا ان
برقابویا نامشکل ہوگیا۔

پرائس اس کی بھی تر دید کرتا ہے کہ ملکہ نے بھی یہ نہیں کہا تھا کہ اگر لوگوں کوروٹی نہیں ملتی ہے تو وہ کیک کھالیں۔اس کے نزدیک بیسب ان افواہوں کے نتیجہ میں منظر عام پر آئیس کہ جوملکہ کے خلاف مجھیل رہی تھیں اورا سے غیر مقبول بنار ہیں تھیں۔

پرائس کے مطابق ہادشاہ اگر چہذہ بین تھا، گمراس میں فیصلہ کرنے کی طانت نہیں تھی، ملکہ کے ارادوں میں پچنگی ہوتی تھی، گمراس کے فیصلوں میں جلد ہازی ہوتی تھی۔ لیکن جب انقلا بی حکومت نے ان دونوں کوسز ائے موت دی تو انہوں نے جرات اور بہادری سے اس فیصلہ کوسنا اور بڑے اعتماد سے اپنے اعتقادات کے ساتھ موت کو تبول کرلیا۔

انقلاب نے تقریباً تمام شاہی خاندان کا خاتمہ کردیا، ان کا لڑکا لوئی XVI قیدخانہ میں ہی بیاری کی وجہ ہے مرکیا، صرف ان کی لڑکی میری تقریبازندہ رہی۔ بادشاہ لرمقدمہ جومقدمہ چلایا گیا، اس کی تفصیلات بھی اب وستاہ ہزات میں ل جاتی ہیں۔ بادشاہ پرمقدمہ ریاست سے غداری پر چلایا گیا۔ کوشن نے اس تجویز کومستر دکردیا کہ اس کا فیصلہ ریفر نیٹم کے ذریعہ ہو۔ جب سزا کے سلسلہ میں دوئنگ ہوئی تو 1721 راکین اس وقت حاضر سے ان میں سے 361 نے سزائے موت کے تق میں دوٹ دیا، 286 نے قیدیا جلاوطنی کے بارے میں، کم اس شرط پر کہ اس کے التواء پر بحث کی میں، کم اس شرط پر کہ اس کے التواء پر بحث کی جائے ، 2 نے سزائے قید کی تجویز چیش کی۔ اس حساب سے فوری سزائے موت کا فیصلہ ایک

ووٹ پر ہوا۔

میری انو منفیٹ پر جب مقدمہ چلایا گیا تو اس کے خلاف کوئی تحریی شہاد تیں نہیں تعمیں ، لیکن 41 گواہوں کو بیش کیا گیا۔ جنہوں نے اس پر ریاست کے خلاف سازش کے الزامات عائد کئے۔ اس کے ساتھ ہی اس کی فجی زندگی اور عیاشیوں کے ہارے میں اس پر الزامات لگائے گئے۔ اگر چہاس نے اپنا وفاع خود کیا ، گراہے بھی سزائے موت دی گئی۔ گلوٹن تک کہ جہال اسے سزاد بی تھی ، اسے کھلی گاڑی میں سوار کرا کے لایا گیا۔ اس نے بھی موت کو جرائت کے ساتھ قبول کیا۔

بادشاہت کے اس خاتمہ نے فرانس کے روایتی نظام کو ختم کردیا، اوراس کی جگدایک انتلا بی دورشروع ہوا، جس نے آ مے چل کرآ مریت، بادشاہت، اور جمہوریت کے اتار چڑھاؤ دیکھے، مگرانقلاب کے نتیجہ میں جوتہدیلی آئی، اس نے دوبارہ سے روایتی نظام کوئیس آنے دیا۔



## امپیریل ازم کے بدلتے چبرے

دنیا میں بڑی طاقتوں نے ،اپنے سے کزور ملکوں اور تو موں کو تکوم بنایا ،ان برند مرف حکومت کی بلکان کےعلاقوں پر قبضہ کیا ،ان کے مالی دسائل کوبطور مال نغیمت لوٹا ،اورانہیں جروتشدد كيذر بيداي تسلط عن ركما، اين ان الدامات كودرست، جائز اورضيح قراردية ہوئے، امپیریل ازم نے اخلاقی اقدار کا سہارالیا۔ حرکہیں اس تسلا کا جواز میددیا <sup>حم</sup>یا کہ حكران ظالم وجابر تصادر وامان سے عاجز و نالاں تصاس لئے ان كي آ زادى ايك اخلاقى فریضه تما، جوامپیریل طاقت نے سرانجام دیا۔مغربی طاتق نے جب ایشیا وافریقہ کے مكوں ميں اپن اوآ باديات قائم كيں تو ان كے لئے امير مل ازم ايك تهذي مثن تھا، كرجس ك ذريعه وه ان اقوام كومېذب بنانا جا ہے تھے۔اس لئے ابتدائی دور بش امير مل ازم كو منت طور برلیا جاتا تھا، اور ا خلاقی طور براہے ایک ایساعمل سمجما جاتا تھا کہ جوانسانیت کی فلاح وبہود کے لئے ہے، لبذا 1920 ماور 1930 می دہائیوں میں بورب می ابرل اور سوشلسٹ بھی اس کی حمایت کرتے تھے۔اس کے مغیوم میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب نوآ بادیات یس آ زادی کی تر یکی شروع موئیں، تو ان سیای تر یکون نے امیر بل ازم اور اس کے استحصال کے خلاف احتجاج کیا ، 1940 می دہائی میں اس کے خلاف ردعمل شدید طور برا بمركرآيا۔

جب دوسری جنگ عظیم کے بعد نوآ بادیات آ زاد ہوئیں، تو ان کے سیاس را ہنماؤں نے امیر مل ازم کی خرایوں کو اجا گر کیا، جس کی وجہ سے امیر مل طاقتوں نے اپنا دفاع کرتا شروع كرديا اوراس م كولائل ديئ كه، برطانوى الميريل ازم كا مقصدتوسيج نبيس تها،
يكدفلاح وبهبود كے لئے تھا، اورنوآ باديات كے ملكوں نے خود برطانيكوائي بال آنے كى
دعوت دى۔ برطانوى مورخول نے الم بريل ازم كے اور بہت سے جواز ڈھونڈ نكالے مثلاً
جزائر خرب الہندويران تھے، اس لئے اہل برطانيہ نے انہيں جاكرآ بادكيا، ملايا كواس كے
مقاى سلطان نے برطانيہ كے حوالے كيا، باتى تين اور ملاياكى رياستوں نے بخوشى خودكو
برطانيكى حفاظت ميں دياوغيرو۔

لیکن آ زادی کے بعد، نوآ زاد ملکوں کے ہاں جوسیای بدعنوانیاں ہوئیں، ان کے مکر انوں نے جس انداز میں اپنے عوام کا استحصال کیا، نوجی آ مرینوں اور مطلق العنان حکومتوں نے جمہور ہے کورو کے دکھا، ان عوال کی وجہ سے امپیریل ازم ایک بار پھر جارعانہ انداز میں والی آ ممیا، اورائے روشن مہلوؤں کواجا گر کرنے لگا۔

ائپیرٹی انم کاس کردار کے ہارے شن ڈانک فوریدی (Frank Furedi) کی کتاب "امپیرٹی انرم کی جدید آئیڈ ہولوتی" (The New Ideology of Imperialism) ایک اہم کتاب ہے۔

اس کتاب کی اہمیت اس لحاظ سے اور زیادہ ہوگئی ہے کہ اس وقت امریکی امپیریل ازم ، اہل ہو طانیہ کے ساتھ ل کر ، تیسری دنیا کے ملکوں پر اپنا تسلط قائم کر رہا ہے۔ اس سلسلہ میں جو دجو ہات دی جاری جیں ، اس کی نثان دی اس کتاب میں ، جو کہ 1994 میں شائع ہوئی ہے ، کی گئی ہے۔

 نے اس تصادم کو جس انداز ہے دیکھا، اس میں ان کی کوش رہی کہ وہ بیٹن ازم کی توت کو بھا بہ اس بیریل ازم کر دور ثابت کریں۔ اس لئے کہا گیا کہ بیٹن ازم کا نظریہ یورپ کی بیدادار ہے، چونکہ یورپ ایک تی یافت، خطہ ہے، اس لئے اس کا بیٹن ازم بھی لبرل اور روش خیال ہے، جب کہ نوآ بادیات پس ماندہ ہیں اس لئے ان کا بیٹن ازم قبائل، اور المحضوں کا شکار ہے۔ اس سے استدلال بیدیا گیا کہ کولونیل حکومتوں کے خلاف بعادت قوم برتی کی وجہ سے نہیں ہوئی، بلکہ اس کی وجہ حکومت کی پالیسیاں، اور جذباتی طور پر یورپ کی خلاف بیا ازم ایک متمدن معاشرہ کا نظریہ ہے، یہ پس ماندہ ملکوں میں کامیاب نہیں ہوسکا ہے۔ اس دلیل کے ذریعہ اہل یورپ نے اپنی امیریل ازم کے جذبات کوشن قتی، اور منتشر ذبن کی پیداوار کہ کراس کی اہمیت کوشم کردیا۔

کانظام کومتاثر کریں گے۔ لیکنان کے بیفدشات درست ثابت نہیں ہوئے،اورلوشے والے فی جوں نے کو لَ بغاوتیں نہیں کیں۔ لیکن بیفرور ہوا کہ پہلی اور دوسری جنگ عظیم میں بیا ہور پی طاقتیں جس طرح آپس میں لڑیں،ایک دوسرے کا خون بہایا، در ندگی اور وحشت کا مظاہرہ کیاس سے ان کے مہذب اور متمدن ہونے کے ایج پر یخت چوٹ ہوگی۔

امپیریل ازم اوراس کے دفاع کرنے والوں نے اپنی کولونیل تحریک کوغیراہم،اور رجعت پند ثابت کرنے کے سلسلہ میں دلائل کا ایک طوفان کھڑا کردیا۔ایک بور پی مصنف والٹر کرد کر (Walter Crocker) نے اے نازی ازم سے تثبیہ دیتے ہوئے لکھا کہ "مہاتما گا عرصی کی اہنا اور ستی گری کی سرز میں کو میں نے جنگ سے پہلے نازی جرشی کی صورت میں دیکھا۔ پہل اور ستی گری کی سرز میں کو میں نے جنگ سے پہلے نازی جرشی کی مورت میں دیکھا۔ پہل اس اس حتم کے لوگوں کے مظاہرے تھے،اورای میم کی پریس میں چیخ و پکارتی کہ جس میں معروضیت اور شائنگی کا شائبہ تک نہ تھا، ای طرح سے لوگوں کوئل و فارت پر آ مادہ کرنے والی تقاریر، جمعے ، جمنڈ ے، نیم فرجی پریڈ، خاص میم کاسلوٹ، یو دیفارم ورسے ہند کے فرے۔"

کونسیات دانوں نے اپنی امیریل ازم کے کی مظریل و آبادیات کے لوگوں کی دی بیاری اورنسیاتی الجمنوں کی نشان دی کی ان کے استدلال کے مطابق وجنی انتشار اور دی بیاری اورنسیاتی الجمنوں کی نشان دی کی ان کے استدلال کے مطابق وجنی انتشار اور دو مانیت سے حروم کر دیا اور اسے گھٹا کر ارجنل فرد (Marginal Man) میں بدل دیا۔ جوندتو مغربی تہذیب کا رہا اور نہ مقامی ، بلکہ اس کش کش میں اس کی شخصیت من جوگئی، ردیمل کے طور پر ووا بنی کو نیل اور نہ مقامی ، بلکہ اس کش میں اس کی شخصیت من جوگئی، ردیمل کے طور پر ووا بنی کو کونیل ہو گیا۔ اس کا بدجذ بدایک نفسیاتی جذبہ ہے، سیاسی نیس ، اس کے ذریعہ و وا بنی من شدہ شکل کو بہتر بنانا جا ہتا ہے۔

سرد جنگ کے زمانے اور دوسری جنگ عظیم کے بعد، جب نو آبادیات آزاد ہوئیں ، تو انہوں نے نی صورت حال سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ، روس اور مغرب کی ہاجمی رقابت اور دشن سے بورا بورا فائدہ اٹھایا۔اس کو منظر رکھتے ہوئے برطانوی وزیراعظم میکملن نے کہا کد''اس کی وجہ سے ایشیا و افریقہ کے بہت سے غیرا ہم ملکوں کے ہاتھوں ایک موثر بلیک میلنگ کا حربہ ہاتھ آگیا۔اگر دس اور آزاد دنیا کے درمیان بیرقابت اور مقابلہ ہازی نہیں ہوتی ، تو بیاس قابل نہیں ہوتے کہ اپنی حمایت کی قیت اس قدرم بھی وصول کرتے۔''

روس نے نوآ زاد کلکوں کو مغرب کا محتاج نہیں رہنے دیا۔ اس نے سفیدآ دی کی عظمت و عزت کو خت نقصان کہ چایا۔ جب تک روس ایک انہم طاقت کے رہا، تیسری دنیا کے ممالک کو حوصل رہا کہ وہ مغربی المہر میل ازم پر تنقید کرتے رہے کہ اس تسلط کے نتیجہ میں انہوں نے جو نقصانات اٹھائے ، اس کا تذکر وکرتے رہیں۔ اس مرحلہ پر مغربی المہر میل ازم دفاع کی حالت میں تھا، اور اپنے دفاع میں دلائل ڈھوٹڈ ڈھوٹڈ کرلار ہا تھا۔ مثلاً انہوں نے الزام لگایا کہ ہندوستان آزاد ہونے کے ہا وجود ذات پات کو ختم نہیں کرسکا اور اچھوت لوگوں کی حالت بہتر نہیں بناسکا گولڈ کوسٹ کے سابق گور نرسر، ایکن برنز (Sir Alan Burnes) نے ہاکہ اگر نہولگ کے سابق گور نرسر، ایکن برنز (وی جہازوں نے ماؤ ماؤ کہا کہ 'جولوگ اس پرغم وغصہ کا اظہار کرتے ہیں کہ جب برطانوی جہازوں نے ماؤ ماؤ کی کا اظہار نہیں کرتے کہ جب پاکتانی جہازوں نے آ فریدی قبیلہ پر جملہ کر کے 34 لوگوں کو کا اظہار نہیں کرتے کہ جب پاکتانی جہازوں نے آ فریدی قبیلہ پر جملہ کر کے 34 لوگوں کو مارڈ الا اور 16 کوزخی کردیا۔

امپیریل ازم کا دفاع کرتے ہوئے جوسوالات اٹھائے گئے، ان میں بیسوالات سے
کہ کیا تیسری دنیا کے سیاس و معاشی مسائل کی وجہ امپیریل ازم ہے؟ یا ان کی وجہ تیسری دنیا
کی اپنی لیس مائدگی اور اخلاقی زبوں حالی ہے؟ اگر ایسا ہے کہ کیا اس کاحل مغرب کے پاس
ہے، یا تیسری دنیا اس الل ہے کہ وواپی حالت کوخود سے بہتر بنا ہے؟ بیسوال بھی اٹھا کہ
دراصل مغرب کو تیسری دنیا نے مسائل میں الجھایا ہے، دہشت گردی، خانہ جنگی ، قیل، خنگ سالی، انسانی حقوق کی پاملی، آمر ہے اور فوجی حکومتوں نے نہ صرف تیسری دنیا بلکہ مغرب کو

بھی اپنی لپیٹ میں لے لیا ہے۔ برطانیہ کے ایک مورخ جی۔ آر۔ ایکٹن (G.R.Elton)

نے لکھا کہ ایشیاد افریقہ کے معاشروں کی برائیوں اور خرابیوں کی دجہ کولونیل ازم نہیں تھا، بلکہ
ان کی آزادی ہے، نوآ بادیات کو آزاد کرنا ایک بہت بڑی خلطی تھا۔ ایک اور مورخ جان
چارم لے (John Charm Ley) نے لکھا کہ برطانوی امپاڑ کے خاتمہ کا تیسری دنیا پر
منفی اثر ات ہوئے۔ مثلاً یو گنڈ اکواس وقت کے دور میں دیکھو کہ جب یہ برطانوی تسلط میں
مفادر آزادی کے بعد اب دیکھو۔ افریقہ میں کولونیل دور میں اس قدر قرانیس پڑتے تھے کہ
جننے اب ہوتے ہیں۔

1980 مے بعدامیر بل ازم محض اپنے دفاع میں نہیں رہا بلکہ اس نے جار حاندا نداز اختیار کرلیا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ آزادی کے بعد تیسری دنیا کے ممالک ہر لحاظ ہے ناکائی کا شکار ہوئے، سیاسی عدم استحکام، معاشی بدحالی، آ مرانہ حکوشیں، انظامیہ کی بدعوانیاں، معاشرہ کی ٹوٹ بھوٹ کہ جس کی وجہ سے بیروزگاری، بہاری، لا قانونیت، جرائم، اور جہالت میں اضافہ ہوا۔ اس نے امہیر مل ازم کو بیموقع دیا کہ بیخرابیاں اس وجہ سے ہوئیں کہ ان پر جو بور پی تسلط تعاوہ ٹوٹ گیا۔ اس نے ان پر ائیوں اور خرابیوں کورہ کے رکھا تھا۔ کہ ان پر جو بور پی تسلط قعاوہ ٹوٹ گیا۔ اس نے ان پر ائیوں اور خرابیوں کورہ کے رکھا تھا۔ جیسے بی بیتسلط ختم ہوا، اور بید ملک آزاد ہوئے تو افریقہ میں قبائلی دشمنی دوبارہ سے اٹھ کھڑی ہوئی جس کے نتیجہ میں لوگوں کا قبل عام ہوا، خانہ جنگیوں نے لوگوں کو آپس میں لڑا کرخوں ریزی میں ڈیودیا۔

کین روس کے زوال اور سرد جنگ کے خاتمہ نے مغرب اور تیسری دنیا کے ملکوں کے تعلقات کو بدل کر رکھ دیا۔ جب تک روس کی طاقت تھی، مغرب جارحانہ انداز میں اپنے تسلط کو قائم نہیں کر سکا تھا۔ اگر چہ تیسری دنیا کے خلاف اس کا پروپیگنڈہ 1970ء کی دہائی سے جاری تھا، کیکن وہ دوس کی وجہ سے مجبور تھے کہ وہ تیسری دنیا کے راہنماؤں سے عزت و احترام سے پیش آئے۔ لیکن اب انہیں اس کی ضرورت نہیں رہی تھی، اب ان کی مرضی ہے احترام سے پیش آئے۔ لیکن اب انہیں اس کی ضرورت نہیں رہی تھی، اب ان کی مرضی ہے

کہ جس طرح سے وہ چا ہیں ان ملکوں کے معاملات طے کریں۔ دوسر ااثر یہ ہوا کہ اب دوس کی جگہ تیسری دنیا کو انہوں نے مغرب کے لئے ایک خطرہ بنالیا۔ یہ اس ذبمن کا نتیجہ ہے کہ فو کو یہ انے '' تاریخ کا خاتمہ'' کا نظرید دیا کہ اب سرمایہ داری یا مغربی تہذیب بغیر کی چلنج کے روگئی ہے، اور وہ تصادم ہیں فتح یاب ہو کرآ گئی ہے۔ ای خمن ہیں'' تہذیبوں کا تصادم''
والانظریہ ہے۔ کیونکہ مغرب کے پاس سائنس وٹیکنالوجی کی طاقت ہے، اس لئے وہ تصادم پریقین رکھتا ہے، اشتراک پرنہیں۔ لہذا اس تصادم کے ذبمن نے تیسری دنیا کے لوگوں کو پیلے دہشت گرد بنایا، اس کے بعد اس نے ریاستوں کو'' دہشت گرد بنایا، اس کے بعد اس نے ریاستوں کو'' دہشت گرد ریاستوں'' ہیں تبدیل کر کے بھی انہیں '' ہدمعاش ریاست'' (Rogue State) کہ بھی اسلحہ بردار ریاست کے بھی انہیں '' ہدمعاش ریاست'' (Aixes of evil) اور بھی نہیں افران کی وجہ سے مغربی ٹہذیب اور اس کی اقدارو کوام کمیونسٹوں سے زیادہ خطرت ہیں، اور ان کی وجہ سے مغربی ٹہذیب اور اس کی اقدارو روایات خطرے ہیں ہیں۔

لہذااس نے مغربی ممالک اور امریکہ کو بیش دیا کہ وہ ان خطرناک ممالک پر حملہ کر کے ، ان پر قبضہ کرلیں تا کہ مغرب ان کے خطرناک عزائم سے محفوظ رہے۔ انگلتان کے اخبار ڈیلی ٹیلی گراف کے ایک نامہ نگار نے لکھا کہ: '' تیسری دنیا ایک منح شدہ اور شر سے بھر پورموجود جگہہے کہ جس کوزیادہ عرصہ پر داشت نہیں کیا جا سکتا ہے۔ اس کوای طرح سے کچل دینا جا ہے جیسا کہ رومیوں نے کا رقیح کو کچلاتھا:

ا مپریل ازم کی اس جارحانہ شکل میں تیسری دنیا کے ملکوں اور ان کے اندرونی معاملات میں دخل اندازی کرنا، اخلاقی طور پر صحیح سمجھا جانے لگا، کیونکہ مغربی اقوام متدن اور مہذب ہونے کی وجہ سے اخلاقی طور پر اعلیٰ معیار پر قائم ہیں، جب کہ تیسری دنیا کے ممالک غیر ذمہ دار ہیں۔ اس لئے اگر انہیں ہتھیاروں سے لیس ہونے دیا ممیا، یا انہیں ایٹم

بم بنانے کی اجازت دیدی گئی تو بیا کی خطرناک عمل ہوگا، لبذا اس کورو کئے لئے مغرب اور اگر اور اگر کے میں ، اور اگر مناسب ہوتو ان پر حملہ کر کے ان ملکوں کے معاملات کو دیکھیں ، ان کی تحرانی کریں ، اور اگر مناسب ہوتو ان پر حملہ کر کے ان پر قبضہ بھی کرلیں ۔ لبذا دخل اندازی کی پالیسی کو نہ صرف سیاسی نقط نظر سے جائز قرار دیا گیا ، بلکہ اس کا اخلاقی جواز بھی ڈھونڈلیا گیا ، کہ اس کے ذریعہ وہ تیسری دنیا کے ملکوں کو ان کے اندرونی مسائل سے چھٹکا را دلا کر ان کے لئے باعث نجات ہوں گے۔

اس کی مثال موجودہ دور میں عراق کی ہے کہ امریکہ اور برطانیہ نے صدام حسین کی آمریت، جبروتشد داوراس کے تباہ کن ہتھیا روں کا بہانہ بنا کرعراق کوان ہے آزاد کرانے کا دعویٰ کیا ،اوراس سلسلہ میں تمام بین الاقوامی قوانین کوکوئی پرواہ نہ کی۔

یامپیریل ازم کی وہ شکل ہے کہ جس میں است ندامت اور پشیانی نہیں ہے، بلکہ ایک بار پھر وہ تہذیبی وا خلاق حسن کے نام پر ،مغربی روایات اقد ارکی حفاظت کے لئے تیسری ونیا کے ممالک پر پنجہ گاڑ دیا ہے، اس کا مقصد سے کہ تیسری دنیا کواب ایک بار پھرامپیریل ازم کی شرائط پر دہنا ہوگا۔



## نمک کی تاریخ

تاریخ نویی میں ایک اضافہ اور ہوا ہے اور وہ یہ کہ اب اشیاء کی تاریخ بھی کہ می ہانے گئی ہے۔ کیونکہ مورضین کا نقط ونظر یہ ہے کہ اشیاء بھی انسانوں کی طرح زندگی رحمتی ہیں ،اور معاشرے میں ای طرح سے اثر انداز ہوتی ہیں جیسے کہ انسان ۔اس لئے اگر اشیاء کی تاریخ کھی جائے تو اس سے نہ صرف ان کے اور انسان کے ہاہمی تعلقات کے ہارے میں ارتقائی عمل کا احساس ہوتا ہے بلکہ یہ کہ اشیاء کس طرح سے انسان کی زندگی ،اس کے برتاؤ، رویہ، اور سوچ پراثر انداز ہوتی ہیں۔

انہیں اشیاء میں ایک اہم شے نمک کی ہے جو کہ اپنے اندر ایک تاریخ پوشیدہ رکھے ہوئے ہاب مورضین اس تاریخ کی چھان بین کررہے ہیں کہ نمک کی انسان کی زندگی میں کی اہمیت رہی ہے؟ اس کا تعلق نہ ہی اور ساجی رسو مات سے کی طرح جڑ گیا ہے؟ اور سیاسی طور پر اس کو حکر ال طبقوں نے اپنے مالی مفادات کے لئے کی طرح سے استعمال کیا ہے۔ اب ماہر آ ٹارقد بمداور مورضین اس نتیجہ پر پہنچ گئے ہیں کہ نمک کا استعمال بہت قد یم جب یعنی اس کی شہادت پھر کے زمانہ سے ملتی ہے۔ ابتداء ہی سے غذا اور ادویات میں استعمال ہونے کی وجہ سے اس کی اہمیت بہت بڑھ گئی جس کا اظہار قد بم مصنفوں کے ہاں استعمال ہونے کی وجہ سے اس کی اہمیت بہت بڑھ گئی جس کا اظہار قد بم مصنفوں کے ہاں ملتا ہے، مثلاً یو تانی شاعر اسے الہی مادہ (Divine Substance) کہتا ہے۔ افلاطون کے ملتا ہے، مثلاً یو تانی شاعر اسے الہی مادہ (شی ہے۔ اس وجہ سے اس کی قدر و قیت بڑھ گئی۔ نزد یک میے خدا کے زر کیک ایک بہت ہے۔ اس وجہ سے اس کی قدر و قیت بڑھ گئی۔ الی میندا یک بیٹ کہ یہ بیا یا ملک حبشہ میں جب مہمان آ تا تھا تو اسے بطور عزت نمک کی ڈبی پیش کی جاتی تھی

تا کہ وہ اسے چائے۔ پر بیم (Pyrenees) کے علاقہ میں بیدستور تھا کہ شادی جوڑے کی اس جیب میں نمک کی ڈلیر کھدی جاتی تھی تا کہ وہ مردا تکی کی تفاظت کرے۔ سویڈن کے کچھ علاقوں میں بیدستور تھا کہ لڑکیوں کو''خوابوں والا دلیہ'' (Dream Porradge) کھلا یا جاتا تھا جس میں خوب نمک ہوتا تھا اور پھر بغیر پانی چیئے وہ سوجاتی تھی تا کہ اس کا مستقبل کا شو ہرخواب میں آئے اور اس کی بیاس کو بجھائے۔ بورپ میں بیآ داب میں سے تھا کہ نمک کوانگلیوں سے چھوا جائے۔ اسے برتن سے چاتو کی نوک پرلیا جاتا تھا اور پھر پلیٹ میں ڈالا جاتا تھا۔ امراء کھانے کی میز پر نمک رکھتے تھے تا کہ اس سے ان کی دولت اور امارت فلا ہر ہو۔

برصغیر ہندوستان میں بیرسم ہے کہ مزاروں پریا کچھ رسومات کے وقت بچوں کونمک چٹایا جاتا ہے، تا کہ آنہیں برکت ملے اور بچہ آفتوں ہے محفوظ رہے۔

اگرچہ اس موضوع پر کی کا بین لکھی جا پھی ہیں، جن میں خاص طور ہے،

S.A.M. Adshead: Salt and "ایر شیڈ کی " نمک اور تہذیب " کر اس موضوع پر مارک کرلائٹی کی کتاب

(1992) Civilization قابل ذکر ہے، گر اس موضوع پر مارک کرلائٹی کی کتاب

"نمک: ونیا کی تاریخ "نئی کتاب ہے کہ جس میں نمک کودنیا کی تاریخ کے حوالے ہے دیکھا گیا ہے۔ دیکھا گیا ہے۔ دیکھا کہ استعال کا ذکر کرتے ہوئے وہ کھتا ہے کہ 1920 می دہائی میں، ایک نمک کی کہنی میں کے استعال کا ذکر کرتے ہوئے وہ کھتا ہے کہ 1920 می دہائی میں، ایک نمک کی کہنی میں کہنی میں اس کے ایک سوایک فوائد بتائے گئے ہیں۔ لیکن زمانہ قدیم میں بھی لوگ اس کے فوائد سے واقف تھے۔ جن میں خاص طور سے چھلی اور کوشت کو محفوظ میں بھی لوگ اس کے فوائد سے واقف تھے۔ جن میں خاص طور سے چھلی اور کوشت کو محفوظ کرتا تھا۔ معری نہمر ف گوشت کو محفوظ رکھتے تھے، بلکہ وہ پہلے لوگ تھے کہ جنہوں نے رو ٹی میں اس کو استعال کیا ۔ نمک کا یہاستعال نہمیں کیلٹوں (Celt) ، چینیوں ، رومنوں ، فو نقیوں کے ہاں بھی ماتا ہے۔ معری نمک کوئی یا حنوط شدہ والاشوں میں بھی استعال کرتے تھے۔

اس کی اس اہمیت کو دنظر رکھتے ہوئے رومی مصنف پلینی (Pliny) کہا تھا کہ ایک مہذب زندگی بغیر نمک کے نہیں روسکتی ہے۔ بیاس قد راہم شے ہے کہ اس کوہم ذننی سکون اور راحت کے لئے بطور تشہیر استعال کرتے ہیں۔ پانچو میں صدی میں ایک گوتھ سردار کا کہنا تھا کہ یہ ہوسکتا ہے کہ کوئی سونے کی تلاش نہ کرے، لیکن بینا ممکن ہے کہ کوئی بغیر نمک کے زندورے۔

لہذائمک کی خصوصیات میں بیاہم ہائیں تھیں کہ اول تو اس کا ذاکفہ ہیں بدلتا ہے، وہ ہر حالت میں ایک سار ہتا ہے، دوئم بیکہ بیاشیاء کوسر نے اور خراب ہونے ہے بچاتا ہے۔
اس وجہ سے دنیا کی بہت س تہذیوں میں نمک اور وفا داری کو مشترک سمجھا جاتا ہے۔ برصغیر میں جس نے کسی کا نمک کھالیا تو اب اس پر بیفرض ہوجاتا تھا کہ وہ اس سے وفا دار رہے اور اسے نقصان نہ پہنچا نے۔ اس پس منظر میں ''نمک حلال اور نمک حرام'' کی اصطلاحات کا رواح ہوا۔ معاشرہ میں اس محفص کی عزت نہیں رہتی کہ جس نے مالک کا نمک کھا کراس سے غداری کی ہو۔ یہود ہوں میں بھی تو رہت میں نمک کے بارے میں بیہے کہ اس پر معاہدہ کیا عوا، خدا سے معاہدہ ہوتا ہے۔

نمک کی کی اس اہمیت اور استعال کی وجہ ہے کی ملکوں میں اسے بطور تخو او دیا جاتا تھا۔ روی فوتی بھی تخواہ کا ایک حصہ نمک کی شکل میں پاتے تھے۔ لاطین زبان میں 'سال'' (Sal) یعنی نمک فرانسیسی زبان میں سولا ہے (Solde) ہو گیا اور اس سے سیسولجر بن گیا۔ ہندوستان میں بھی کئی علاقوں میں پینخواہ کا ایک حصہ ہوتا تھا ،اس لئے بھی وفا داری اس سے مشروط ہوگئ تھی۔

نمک کی اہمیت کا اس ہے بھی انداز وہوتا ہے کہ بہت سے شہروں کے نام اس پر ہیں، جیے زالس برگ (Salzburg)، سالٹ کوٹس (Salzburg)، سالٹ لیک ٹی۔ ہال (Hallein) کا قدیم جرنی میں مطلب نمک ہے اس لئے ہائے (Halle) کا قدیم جرنی میں مطلب نمک ہے اس لئے ہائے (Halle)

اور ہال اسٹاڈ (Hall Stadt) نمک کے سلسلہ میں مشہور ہیں۔ ان کے علاوہ چھوٹے چھوٹے قصبے اور گاؤں نمک کا نام لئے ہوئے ہیں

نمک کے استعمال،اس کی ضرورت،اور ما نگ کود کیھتے ہوئے دنیا کی مختلف حکومتوں نے اس برئیس لگا کراین آمدنی کو بڑھایا۔مثلاً قدیم چین میں نمک پرحکومت کی اجارہ داری ہوتی تھی،اس سےاسے جوآ مدنی ہوتی تھی اس سےوہ نوجی اخراجات پورے کرتی تھی، کی (Qi) اور ہان (Han) محران خاندانوں کے عہد میں اس کی آمدنی سے چین کی طویل دیوار تقبیر ہوئی لیکن نمک پر کمیس کے خلاف عوام میں بخت غم وغصہ تھا ،اسی وجہ ہے 44 ق\_م میں حکومت نے اپنی اجارہ داری فتم کر دی۔ لیکن جب بعد میں فوجی مہمات کی وجہ ہے جو اخراجات ہوئے تو دد ہارہ سے لیس کونا فذ کر دیا گیا۔اس کے بعد ہے ہم دیکھتے ہیں کہ چین کی تاریخ میں بجٹ کے اتار چڑ ھاؤ کے ساتھ ساتھ نمک پر اجارہ داری ختم اور قائم ہوتی ر ہی۔ عام طور سے لوگ اس کے خلاف رہے ، اور اپنی نفرت کا اظہار بغاوتوں کی صورت میں کرتے رہے۔880 میں عوام نے بغاوت کرتے ہوئے زیان (Xi'an) شہر پر قبضہ کر لیا۔اس صورت حال میں سیاس طور براس بحث کا آغاز ہوا کد کیاریاست کا بیت ہے کہوہ طاقت اور قوت ہے لوگوں کو مجبور کر کے ان سے روپیہ وصول کرے، اور کیا اس جابرانہ وصولی سے معاشرہ میں انتشار اور بے چینی نہیں پھیل جائے گی اور بیریاست اور عوام کوایک دوسرے کا دھمن نہیں بنادے گی۔

ریاست کے ہارے میں اس نقطہ نظر کوہم رومی حکومت میں دیکھتے ہیں کہ جو کوام کو سے داموں نمک فراہم کرتی تھی، کین جنگ اور دوسرے ہنگا می حالات میں جب اسے پیسہ کی ضرورت ہوتی تھی، وہ اس پر کیکس لگا کر اخراجات پورے کرتی تھی۔ وینس میں تاجروں کی حکومت میں بھی نمک پر کیکس لیا جاتا تھا۔اس کے بہت سے جسمے اور دوسری پبلک تاجروں کی حکومت میں بھی نمک کر کیکس لیا جاتا تھا۔اس کے بہت سے جسمے اور دوسری پبلک عمارتوں کی تقییر میں نمک کی انتظامیہ کاعمل دخل تھا کہ جس نے ان اخراجات کو پورا کیا۔

فرانس میں نمک کا کیکس (Gabelle) غیر مقبول تھا ، اسی وجہ سے 1789 میں نیشنل اسمبلی نے اسے منسوخ کر دیا۔ جن ملکوں نے نمک کی تجارت سے بہت منافع کمایاان میں وینس کے تاجر قابل ذکر ہیں ۔ان کے ساتھ ہی جنوااور پر مانے بھی اس تجارت سے فائدہ اٹھایا۔ امریکہ کے سلسلہ میں مصنف کا کہنا ہے کہ بہت سے امریکی قبائل جب نمک جمع کیا كرتے تھے توبيان كے لئے ايك مقدس رسم ہوتی تھی۔ جولوگ كے نمك جمع كرتے تھان کی را جنمائی فد ہی را جنما کرتا تھا، اور بیصرف مردوں کے لئے محصوص تھا کہ وہ نمک حاصل کریں۔ جب یہاں بور لی آباد ہوئے ،تو ان کے درمیان نمک برلز ائی جھڑ ہے ہوئے اور عی جنگیں اس سلسلہ میں اوی تکئیں۔ امریکہ کی جنگ آزادی میں بھی اس کا اہم کردارر ہا ہے۔ جب برطانیے نے امریکی تجارت بریابندی عائد کی تو بہت سے کالونیز نے اسے استعال کے لئے نمک بنانا شروع کردیا۔1776 اور 1777 میں کا تکریس کی سمیٹی نے سے ہدایات دیں کہ نمک کے لئے دوسری قوموں پر انحصار نہیں کیا جائے اور اینے لئے خود نمک بنایا جائے۔ آھے چل کرامریکہ کی خانہ جنگی میں بھی نمک کا حصدر ہا۔ جنوبی ریاستوں کواس لئے بھی شکست ہوئی کہان کے ہاں نمک کی کمی ہوگئ تھی۔

برطانوی ہندوستان میں بھی نمک نے سیاست میں نمایاں حیثیت حاصل کی۔
انگلتان میں کا نوں سے حاصل ہونے والانمک ضرورت سے زیادہ ہوتا تھا،اس لئے اسے
ملک سے باہراس کے لئے منڈ یوں کی ضرورت تھی۔ لیکن اڑید کا نمک برطانوی نمک کے
مقابلہ میں ستا تھا، اس لئے وہاں اس کے لئے منڈی حاصل کرنا مشکل تھا۔ لیکن جب
بگال اور اڑیسہ پر برطانیکا اقد ارقائم ہوگیا تو حکومت نے نمک بنانے پر پابندی عائم کردی
اور 1804 پر اس پر اپنی کمل اجارہ داری قائم کر لی۔ اس کے خلاف 1817 میں ایک
بغاوت ہوئی۔ لیکن حکومت نے نہ صرف اجارہ داری باتی رکھی، بلکہ تمک کی اسمگانگ کو
رو کئے کے لئے بنگال میں جگہ جبکہ پوسٹس تغیر کیں۔ 1888 میں حکومت کی اس پالیسی

کے خلاف احتجاج ہوا۔اور نمک کے فیکس کوغیر منصفانہ قرار دیا گیا۔اس سلسلہ میں نمک کی اجارہ داری کے خلاف 1930 میں گاندھی جی کا وہ مارچ تھا جوانہوں نے ڈاندی تک کیا اور وہاں جا کرنمک کے قانون کوتو ڑا۔

نمک کی اس تاریخ سے اندازہ ہوتا ہے کہ اشیاء کس طرح سے ہماری انفرادی اور اجتماعی زندگیوں پراٹر انداز ہوتی ہیں،اور تاریخی عمل میں حصہ لیتی ہیں۔تاریخ کے ان کمشدہ پہلوؤں سے پردہ اٹھا کرموز خین نہ صرف تاریخ کے دائرے کو بڑھارہے ہیں، بلکہ تاریخی عمل کو سجھنے میں مدود سے ہیں۔

